

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Digitized by Google

# HARVARD COLLEGE LIBRARY

PURCHASED FROM THE SUSAN A. E. MORSE FUND

# TEOPIA IIO 3114

ВЪ ИСТОРИЧЕСКОМЪ РАЗВИТІИ

у древнихъ и новыхъ народовъ.

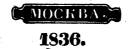
COUNHERIE,

писанное на степень Доктора Философскаго

Факультета перваго Отделенія,

Адъюнктомъ Московскаго Университета

CTRIIAHOM'S HIBBLIPEBLIMS.



# теорія поэзіи

## ВЪ ИСТОРИЧЕСКОМЪ РАЗВИТІИ

#### У ДРЕВНИХЪ И НОВЫХЪ НАРОДОВЪ

#### COUHERIE,

писанное на степень Доктора Философскаго Факультета перваго Отделения,

Адъюнктомъ Московскаго Университета

CTHIAHOM'S HIEBBIPEBLIM'S.



# MOCKBA.

Въ типографін Н. Степанова. 4836.

Dr. ALEXANDER HERTZ

Bookseller

77-05 41st Ave.

Jackson Heights, L. I., N.Y.

Digitized by Google

# Lit 1508.36.5



#### DETATATE HOSBOJARTCA

съ пъмъ, чинобы по опинечапнани предсинавлены были въ Ценсурный Комишентъ пири экземплара. Москва, Декабря 2 дня 1856 года.

Ценсоръ М. Каченовскій.

Одобрено Совыномъ Императорскаго Московскаго Универсипе-

Секрешарь Совына Михаиль Назимовъ.



Всв явленія міра человвческаго должны были совершиться въ дъйсшвін, прежде нежели перешли въ знаніе. Человъкъ уже стремился къ истинъ, уже дъйствовалъ и творилъ изящное, прежде нежели спросилъ себя о томъ: какъ должно стремиться къ истинъ? по какому закону дъйствуетъ его воля? какъ является изящное въ искусствъ?

Искусство было прежде теоріи. Не искусство было слъдствіемъ теоріи, а теорія слъдствіемъ искусства. Эта истина подпіверждается опытнами всъхъ въковъ и народовъ. Міръ востока, древній и новый, богать произведеніями Поэзіи во вськъ родахъ, однако мы не знаемъ его Піиппики. Въ Греціи, наука Поэзіи явилась уже шогда, когда всъ произведенія были на лицо и кругь поэшическаго развипія совершенно заключился. Въ новомъ міръ Европы, кошорый приняль въ наслъдіе Піишику древнихъ, всъ великія произведенія Иппаліи, Испаніи и Англіи явились безъ участія науки. Дантъ, Лопе де Вега, Калдеронъ и Шекспиръ дъйствовали безъ теоріи. Во Франціи, теорія слишкомъ рано явившаяся, только что стъснила художественную дъятельность и произвела вліяніе, вредное для Словесности. Все это во первыхъ убъждаенть насъ въ истинъ, нами сказанной, во вторыхъ, какъ будто говоритъ противъ

той самой науки, исторію которой я намърень изложить. Къ чему же, въ самомъ дълъ, служить эта наука, когда всъ образцы Поззіи явились до нея и безъ мальйшаго ея содъйствія? Скоръе можемъ мы заключить, что она вредна, потому что у нъкоторыхъ народовъ стъснила поэтическую дъятельность.

Да, точно, это явление говорить противъ догмашической формы науки, прошивъ положищельныхъ кодексовъ, заключающихъ въ себъ условныя правила, списнишельныя для искусства; но нисколько не говоришъ оно прошивъ сущности самой науки, которая заключается въ изучени самыхъ явленій и изслъдованіи законовъ, управляющихъ поэтическою дъящельносшью человъка. Вопросъ о шомъ, полезна ли какая нибудь наука, въ наше время существовать не можеть. Если эта наука есть, а наука Поэзін должна бышь, пошому что міръ явленій ея составляеть такую огромную часть жизни человъческой, - то она полезна и необходима: ибо врождено человъку ошдавашь себъ разумный оппченть во встхъ явленіяхъ, имъ совершаемыхъ, и стараться привести ихъ къ единству закона, ими управляющаго. Безусловныя правила, предложенныя въ видъ науки, могуптъ бышь вредны для искуссшва, какъ это и было во Франціи; но эстетическое самопознаніе человъка никогда не можептъ пракшически вредно для искусства. Хошя вопросъ о прямой пользъ науки для того искусства, которое служить ей предметомъ, долженъ быть отдъленъ от вопроса о необходимости этой науки въ общей массъ знаній человъческихъ; но мы мо-

жемъ привести въ Исторіи Словесности примъръ разишельный, кошорымъ вопросъ о пользъ пракшической разръщается виъстъ съ вопросомъ о необходимости. Этотъ примъръ Германія. Она въ новомъ міръ есшь создащельница шеоріи искуссива и 'собою доказываешъ туже истину, съ которой мы начали, а именно, что теорія является посль образцовъ искусства. Германія, заключившая собою кругь западнаго Европейскаго образованія, олицетворила въ себъ эстетическое самопознание новой Баропы, создала насшоящую шеорію новаго искусства, къ чему напрасно стремились прочіе народы, и основала сію шеорію на глубокомъ сравнишельномъ изученіи образцовъ древнихъ и новыхъ. Собственная же ея художественная Словесность была уже прекраснымъ плодомъ самой науки, и пракпическая польза ея для искусства оправдалась блеспіящимъ примъромъ. Факшъ, нами вначалъ сказанный, обрашился иначе: искусство въ Германіи было слъдспівіемъ науки, а не наука слъдспівіемъ искуссшва. Такъ надлежало бышь въ позднъйшемъ человъчествъ.

Въ порядкъ Исторіи мы пройдемъ всъ явленія теоріи Поэзіи, какія только совершались у разныхъ народовъ.

## A.

# ■ ТЕОРІЯ ПОЭЗІИ ВЪ ДРЕВНЕЙ ЕВРОПЪ.

I.

### творія поэзін въ Греціи.

Востокъ въ Исторіи нашей науки не существуєть. Ни одинъ изъ народовъ восточныхъ не оставиль намъ своей Пінпики, сколько мы можемъ это знать по изследованіямъ западныхъ ученыхъ. Причина такому явленію заключаетися, можеть быть, въ особенномъ характеръ фантазіи Востока, которая всегда любила неограниченную свободу и ръшительно господствовала надъ разумною, сознательною способностью человъка. Арабы въ новомъ міръ комментовали Пінтику Аристотеля, но не смотря на то, ни Пінтика Греческая, ни самыя произведенія Греческой Поэзін не имъли ни малъйтаго вліянія на Арабскую, которая сохранила во всей чистоть независимую свою оригинальность.

Съ Греціи собственно начинается исторія нашей науки, равно какъ и исторія всего Европейскаго образованія. Греки, въ древнемъ міръ, имъли особенное призваніе для развитія искусствъ, которыя раскрылись у нихъ блистательно во всъхъ своихъ формахъ и видахъ. Фантазія Греческая имъетъ то существенное отличіе отть Восточной, что она дъйствуетъ не одиноко, не безусловно-самовластно, а всегда въ согласіи съ прочими способностиями души человической, и особенно съ разумною, которая сравниваетъ и избираетъ, руководствуясь внутреннимъ чувствомъ изящнаго. Эта дружба фантазіи съ сознаніемъ положила классическій оптечатокъ на всъхъ произведеніяхъ Греческаго искусства. Художникъ Греческій, въ самую минуту созданія, безпрестапно отходить опъ своего произведенія и отдаетъ испытующему разуму отчетъ въ своемъ творческомъ дъйствіи.

Въ этомъ существенномъ характеръ фантазіи Греческой я полагаю главную причину того, по чему именно у Грековъ должна была родипься наука о Поэзіи. Но и въ самой Греціи, спіройная и правильная теорія, какъ результать наблюденій надъ явленіями искусства, образовалась уже тогда, какъ самая Поэзія совершила весь полный кругъ своего развитія. Греки, народъ типическій въ отношеніи къ искусству, представляють самое полное развитие всъхъ родовъ Поэзіи въ ихъ еспественномъ порядкъ: Эпосъ, Лиру и Драму. Полная Піштика существовала уже въ факшахъ прежде, чвиъ явилась шеорія Арисшошеля, кошорая полношою, какъ мы увидинъ, уступитъ живой Піитикъ Греціи. Вотъ почему Исторія Поэзіи Греческой есшь лучшее, живое олицентвореніе самой науки,

Не шолько шеорія Арисшошеля, изложенная въ догмашической и правильной формъ науки, но даже и ошрывочныя изслъдованія Плашона о прекрасномъ вообще и о Поэзім, современны Арисшофану, заключившему собою рядъ великихъ Поэшовъ и органическое развишіе Греческой Поэзіи. Не смощря на то, видно однако, что многіе Поэты Греціи дъйствовали съ сознаніемъ и сами были начинателями теоріи своего искусства. Извъстно, что Софоклъ, доведшій Греческую трагедію до возможнаго совершенства, изучалъ свое искусство теоретически и написалъ сочиненіе о Хорть, противъ Фестиса и Херила, (\*) которое къ сожалънію не дошло до насъ, но въроятно было извъстно Аристопелю. Софоклъ спорилъ и съ соперникомъ своимъ Эврипидомъ о трагедіи (\*\*), и Аристопель приводитъ собственныя слова Софокла, что онъ самъ представлялъ людей, какими они должны быть, а Эврипидъ, какими они суть. (\*\*\*) Такъ въ Греціи самъ Поэтъ указалъ путь Философамъ въ наукъ своего искусства.

## 1) Греческіе Миоы

HAH

## поэтическая прелюдія къ теоріи Поэзіи.

Въ шакомъ народъ, какъ Греки, Поэзія кошорыхъ обнаруживаешъ шъсную дружбу фаншазіи съ разумною способносшью, не могло не родишься и прежде сознаніе красошы ихъ собсшвенныхъ

<sup>(\*)</sup> Lessing's Schriften. Berlin. 1795. T. 14. Leben des Sophokles. спран. 411.

<sup>(\*\*)</sup> Тамъ же, спран. 412.

<sup>(\*\*\*)</sup> Aristotelis de Arte Poëtica. Editio Hermanni, r.a. 26. спіран. 72.

произведеній. Наука, въ формъ изысканія философскаго, какъ мы видимъ ее у Плашона, или формъ кодекса положительныхъ правилъ, въ формъ техники, какъ мы видимъ ее у Аристопеля, должна была, какъ резульшашъ опыша, явишься въ заключеніе искусства. Но сознаніе первоначальное, не сопряженное съ яснымъ опичетомъ и убъжденіемъ, предчувствіе науки было у Грековъ едва ли не современно началу самой Поэзіи. Въ ихъ миеахъ, происхожденіе кошорыхъ покрышо глубокинь мраконъ древности, но, разумъется, должно быть приписано Поэшамъ, находимъ мы многія очевидныя, глубокія мысли о красопть, о Поэзіи, о связи ея съ науками и искуссивами, о поэтическомъ вдохновенів, о фантіазіи, о родахъ и видахъ Поэзіи и о харакшеръ каждаго. Конечно, объяснящь всю Мисологію Греческую посредсивомъ аллегорическихъ молкованій едва ли не есшь ошибочное направленіе, которое слишкомъ ярко обнаружилось въ Сумволикъ Крейцера, и нашло строгихъ гонителей въ двухъ остроумныхъ критикахъ: Фоєсъ и Ланге; но совершенно отвергнуть аллегорическій способъ объясненія, особенно для нъкошорыхъ часшныхъ миновъ, не возможно, ибо мысль, сама собою, сильно высказываентся изъ-подъ аллегорическаго покрова. Греческая Миоологія представляешъ намъ изящное сліяніе Религіи, Науки и Поэзіи. Эша, богашая сумволами, украшенная поэшически, сокровишница первоначальной мудрости Грековъ, содержитъ въ себъ зародыши многихъ глубокихъ мыслей, поздиъе развишыхъ философами. Искони у Грековъ было спірастію влагать въ поэтическій образъ-мысль, еще не ясно постигнутую умомъ, еще безопичетную; ихъ мечта была зарею истины, ихъ Поэзія— предчувствіемъ Философіи.

Раскроемъ же нъкошорые Греческіе миоы и посшараемся въ нихъ уловишь мысли, въ коихъ выражено первое предчувсшвіе нашей науки.

Мины о красотъ. Афродища (Venus) была сумволомъ красошы древняго міра. По сказанію Гезіода (Θεογονία, cm. 190—203. — Kreuzers Symbolik. 2 ч. спран. 613), она родилась изъ пъны моря: море было колыбелью живаго органическаго міра — природы, кошорая олицешворяетъ красоту. По сказанію Гомера (Крейцеръ ша же сшран.) (\*), Афродиша именуешся дочерью Зевса и Діоны, супругою Ифесша, по чему и называется Діонеей. (\*\*) Здъсь въ самомъ началь находимъ мы два инани прошивоположныя о происхожденіи красоты, которыя, какъ мы увидимъ, искони раздъляли шеорію искусства на двъ прошивныя сисшемы. По мнънію иныхъ, красоша есть сама природа живая, органическая, рожденная изъ пъны моря; по мнънію другихъ, она есшь дочь шворящей силы, Зевеса, и супруга художника.

Эросъ (любовь) рождается от Афродиты и Гермеса, изобрътателя слова и семиструнной лиры.



<sup>(\*)</sup> Такъ въ XIV Пъсни Иліады (сп. 193) Венера называется дочерью Дія, но въ Гимиъ Венеръ, приписываемомъ Гомеру (сп. 5), есть намъкъ на то, что она родилась изъ морской пъны.

<sup>(\*\*)</sup> Еще у древнихъ была третья Венера-Уранія (небесная), которая почипалась дочерью Зевеса и Гармонін (Винкельм. Т. 4. стран. 113).

(Крейцера Т. 2. стран. 217). Красотта рождаетть Любовь. Если мы можемъ вст впечатильнія изящнаго привести къ единству чувства и опісюда предузнать единство закона, ими управляющаго, то конечно это будетъ многообъемлющее чувство Любви, въ которомъ разръщаются вст возможныя ощущенія изящнаго въ природъ и искусствъ.

Венера Медицейская представлена въ минуту своего рожденія, выходящею изъ моря. Первое выраженіе ея, сколько можемъ мы судить по движенію членовъ, есть стыдливость дъвственности. Откуда проистекаетъ въ насъ стыдливость? Не отъ сознанія ли своихъ земныхъ, тълесныхъ недостатковъ и своего духовнаго назначенія? Это есть чувство въ выстей степени нравственное, и мы находимъ его самымъ первымъ аттрибутомъ даже чувственной красоты древняго міра. И такъ неотъемлемый признакъ изящнаго есть чувство нравственное. По этому и Музы никогда не представлялись съ открытою грудью, какъ Амазонки, потому что Музы стыдливы и скромны: таково искусство.

Сопушницами Афродить даны Харипы. Гезіодъ такъ ихъ описываетъ (Өеоговіи ст. 903,4). «Изъподъ ръсницъ ихъ льешся любовь успокоительная, и сладкіе взгляды мечуть онь изъ-подъ бровей.» (\*) Это живописное изображеніе граціи или хариты

<sup>(\*)</sup> Τών και 'απο' βλεφάρων "ερος "ειβετο δερκομενάων Αυσιμελής, καλον δέ δ' υπ' 'οφρύσι δερκοωνται.

по Гезіоду, есть лучшее ея опредъленіе. Грація (прелесть, χάρις) состоинть въ выраженіи. Красота моженть бынь въ однихъ формахъ, безъ души и выраженія, но грація бынь безъ нихъ не моженть. Она есть именно красота въ выраженіи, красота во взглядь по Гезіоду, которая принадлежить лицу и не прекрасному. Лессингь опредъляенть грацію (Laocoon. 1805. стран. 182) красотою въ движеніи; едва ли не слъдуенть предпочесть опредъленіе, истекающее изъ словъ Гезіода: Грація есть красота въ выраженіи, птыть болье, что по Лессингову же сознанію, грація, какъ онъ ее опредъляенть, не столько доступна живописцу, какъ Поэту, тогда какъ на опыть мы видимъ противное.

Миоы о Поэзім. Музы—представительницы Поэзім у Грековъ. Имя: Муза (Μοῦσα), по Эолическому и Дорическому наръчіямъ Μῶσα, производять отть глагола μῶσβα, который имъетъ двоякое значеніе: искать и изобрытать (suchen, bilden und finden, 269 стран. Крейц. З т.). Это отять указываетъ на двоякое мнъніе, искони существовавшее, о началъ искусствъ и Поэзіи. Музы были дочери Зевеса и Мнемозины. Зевесъ есть сила творческая, первоначальная сила жизни (\*), которая въ міръ произвела боговъ и людей, по върованію Греческому (\*\*), а въ человъкъ является въ видъ фантазіи: сны отть

<sup>(\*)</sup> Zevs (Znvos) въроянно опъ ζαω, ζω, ζην (жизу, жипъ).

<sup>(\*\*)</sup> Ζέυς — ωατήρ 'ανδρών τε δεών τε (Гомерь). Зевесь — ошець боговь и людей.

Дія, говоришъ Гомеръ (\*). Зевесъ, родящій молнію въ небъ, родишъ и мечшу въ головъ человъка. Мнемозина (шип шоойип), какъ самое слово показываенть, здъсь необходимо допуская аллегорическое шолкованіе, есшь Памяшь, хранишельница всъхъ впечашлъній, всъхъ пріобръшеній нашей жизни. Самая Мнемозина есшь дочь Земли и Урана (Неба, Өеогоніи спі. 135). Въ самомъ дълъ, въ человъческой памяни есшь вещественное, земное, матеріяль, то, что мы помнимъ, и есшь небесное: этпа внезапная искра, кошорая вдругь рождаеть въ насъ воспоминание о предменть, ни сколько не испекающее изъ предшествующей мысли.-- И такъ Поэзія, которую олицептворяють Музы, есть дочь Зевеса, способности шворческой, и Памящи, способности всевоспріемлющей, машеріяльной. Въ эшомъ миов находимъ мы самое полное опредъленіе Поэзіи, примиряющее двъ прошивныя системы Идеалистовъ и Реалистовъ, кошорыхъ безконечную распрю предсшавишъ намъ исторія нашей науки.

Гермесъ, сынъ Маін, изобрълъ слово и семисшрунную лиру. Не значишъ ли эпю, чио явленіе Поэзін и Музыки современно началу языка?

Связь Поэзіи съ науками выражается также многими минами. Аполлонъ Мусагетть, богъ свъта физическаго и нравственнаго, предводитъ хоромъ Музъ

<sup>(\*)</sup> Ил. І п. ст. 65. (хαι γαρ τ' ουαρ εχ Διος εστιν: человъку и сны отъ Зевеса. Гивдичь.—Ил. П. ст. 26. Сонъ, посланный къ Агамемнону отъ Дія, говорить ему: Διος δε τοι αγγελός είш: тебь я Кроніона въстинивъ.

и выражаеть тымь дружбу Поэзіи со всыми прочими спремленіями ума человъческаго. Въ число Музъ, представительницъ разныхъ родовъ Поэзін, приняшы и Музы наукъ: Астрономія (Уранія) и Исторія (Кліо). По свидътельству Павзанія, древнъйшее поклоненіе Музанъ началось въ Беотін; тогда ихъ было только три: Μελετη (studium), ученіе, мийил, память, и 'Аогой, пъсня. Эшимъ миоомъ выражаешся ша же мысль о первоначальной связи Поэзін съ Науками. Поэтическое вдохновеніе олицешворено въ образъ крылашаго коня Пегаса, который представляеть высшій полеть человъческаго духа въ созданіяхъ поэшическихъ. Эшопгъ конь родился ошъ крови Медусы въ то время, когда Персей ошсъкъ ей голову. Имя Медусы происходить от μέδω (питаю заботу, пекусь и властвую), и сходнаго съ нимъ дийбодом, умышляю. Миоъ о происхожденіи Пегаса опть крови убитой Медусы не есшь ли выражение шой мысли, что вдохновение свободно, что для рожденія его въ насъ потребно умерщвленіе всякой жишейской забошы, всякаго земнаго умысла, котпорый олицетворяется головою мрачной Медусы? (\*)

Харакшеръ фашпазіи Греческой, не одинокой, не исключишельной, но любящей жишь въ согласіи съ другими душевными способносціями человъка, выражаешся весьма ясно въ нъкошорыхъ мифахъ. Паллада-Афина, бо-

<sup>(\*)</sup> Не имветь ли это отношенія къ стиху Гезіода объ Музахъ: 'εν στη Σεσσιν 'στηθέα Συμον 'εχουσαις (въ груди имвющихъ духъ беззаботный)?

гиня мысли, носящая на щишть своемъ голову Медусы, надъваенть узду на Пегаса, омиряенть независимость вдохновенія (Крейцеръ, Т. III, стран. 287). На Олимпъ, въ сосъдствъ оптъ Музъ (Өеогонія, ст. 62 и далье), обинають Харипъ, и одна изъ эпихъ Харипъ носипъ имя Эворосины (Благоразуміе, гифособут). — Всъ энтъ мысли объ отношеніи фантазіи къ прочимъ способностямъ человъка выражены поэтическою карпиною въ слъдующемъ мъстъ Гомерова Гимна Аполлону, гдъ изображается аповеоза Поэзіи въ лицъ самаго Аполлона, торжественное шествіе бога пъсень на небо (ст. 186—206):

«Аполлонъ, играя на лиръ, восходишъ ошъ земли въ Олимпу, какъ мысль, въ чершогъ Дія, въ собраніе боговъ: ибо и боги безсмершные прилагающь забощу о киеаръ и пъсни. И Музы всъ ошвъчающъ ему прекраснымъ гласомъ, и поють безсмертные дары боговъ, и скорби людей, посланныя имъ свыше.... За Музами слъдующъ Харишы благовласыя, Горы благоразумныя, Гармонія, Геба, дщерь Дія Афродиша, и всъ онъ плящушъ, сплешаясь руками.... Діана стрълометательница поетъ вмъсшъ съ ними... Арей и Аргоубійца предающся играмъ.... Фивъ-Аполлонъ, звуча на киеаръ, восходишъ высоко и прекрасно, и блескъ сілепть кругомъ, лучи льюніся опгь ногь и опть благошвеннаго хишона. И великимъ духомъ своимъ радующея злашокосая Лашона и многодумный Зевсь, взирая на милаго сына, играющаго съ безсмершными богами.»

Назначеніе каждой Музы и апширибушы, данные имъ художниками, указываюшъ на мысли древнихъ о родахъ и видахъ Позвіи и харакшеръ каждаго изъ нихъ. Первоначально, до Гезіода, Музъ было шолько шри, какъ сказано выше. Но въ Өеогоніи, кошорая

представляеть, по мнънію ученыхъ (Крейцера, Фосса и Ланге), полную систему Греческаго богоначалія, мы находимъ имена уже всъхъ девящи Музъ (\*). Чтид касаепіся до назначенія каждой Музы изображапіь извъсшный видъ Поэзіи и до аштрибущовъ, данныхъ имъ согласно съ эпимъ назначеніемъ, все эпіо конечно принадлежишъ уже къ числу позднъйшихъ миновъ Греческихъ, пошому что при Гезіодъ не были еще извъстны иногіе роды Поэзіи. На картинъ Геркуланума, какъ извъсшно, изображены Музы съ ихъ аппирибушами и показано назначение каждой. (Крейцеръ. Т. 3. сптран. 289, Pitture d'Ercolano. Tom. П. tav. 2-9). Кромъ moro въ Вашиканъ находимъ мы полное изваянное ихъ собраніе съ обыкновенными ихъ ашпирибушами, подъ предводишельсивомъ Аполлона Киеарида или Mycarema (Il Vaticano. Sala delle Muse).

Вникнемъ въ значеніе и ашшрибушы каждой Музы: мы ошкроемъ здъсь глубокія мысли о разныхъ родахъ Поэзіи.

Кліо и Уранія, Исторія и Астрономія, приняты въ число Музъ: первая, какъ хранишельница матеріяловъ Поэзіи, вторая, какъ Муза неба, откуда первое начало самаго искусства. Кліо представляєть земное, Уранія небесное достояніе эттого міра идеальтнаго. Кліо только до половины открываетъ свой

<sup>(&#</sup>x27;) Cm. 11,8 n 9. Κλειώ τ', Ἐυτέρωη τε, Θάλειά τε, Μελωομένη τε, Τερψιχόρη τ', Ερατώ τε, Πολυμνια τ', 'Ουρανίη τε, Καλλιώωη Σ'.

свипокъ: не звачитъ ли это, что не вся Исторія принимается въ міръ Поэзіи? (\*) Уранія держипть въ львой рукъ шаръ, въ правой жезлъ, которымъ указываетъ на шаръ. Шаръ есть сумволъ неба, которое доступно Поэзія.

Калліопа назначена въ Музы Эпоса. Поэшы или художники, давшіе ей шакое назначеніе, въроящно послъдовали мнънію самаго Гезіода, кошорый посшавиль ее выше другихъ Музъ:

Καλλιότη ζ'. Ή δε τροφερεστάτη 'εστι'ν απασέων Η γάρ και βασιλεύσιν α.μ' αιδοίοισην 'οπηδεί (\*\*).

Въ рукахъ ел свернушал хартия прощедшаго: Эпосъ ошгадываешъ собышія Исторіи.—Мельпомена, покрышая, держишъ шрагическую маску и опираешся правою рукою на булаву. Вошъ полная пласшическая характеристика древней Трагедіи: булава означаетть силу человъческаго боренія, пірагическая маска выражаенть страданіе, покровенность таинственную судьбу, идею рока: всъ стихіи древней Трагедіи. — Талія своимъ носохомъ доносинть о сельскомъ своемъ происхожденій, а комическою маскою указываенть на веселую сторону человъческой жизни. — Прочія четыре Музы посвящены разнымъ видамъ Лирической Поэзін: по чему это?-въроятно потому, что Лирика разнообразнъе въ формахъ своихъ чъмъ прочіе роды. Разносшь музыкальныхъ орудій, кошорыя даны эшимъ Музамъ, указываентъ на различіе формъ и музыкаль-

<sup>(&</sup>quot;) Эта мысль поздите развита у Аристотеля.

<sup>(\*\*)</sup> Спі. 79, 80. «Калліона, превосходнейшая изъ всехъ, пошому чіпо она власшвуєщь и надъ почіпенными царями.»

ныхъ размъровъ Лирики. Эвпиерна держиптъ иногда одну, иногда двъ флейпы; Эрато бъешъ плектромъ по лиръ девятиотрунной; Терпсихора играетъ перстами по лиръ сериструнной и игру свою сопровождаетъ пляскою. Греческая Лирика, какъ извъстно, соединяла въ себъ три искусства: Поэзію, Музыку и Пляску. Наконетъ настоящая представительница Лирики, Муза возвышенной Лирической Поэзіи, какъ самое имя ея показываетъ, Полигимнія представляется въ положеніи размышляющемъ и кладетъ на уста указательный палецъ правой руки. Такимъ положеніемъ глубоко выражается главный характеръ Лирики: сосредоточенность въ своихъ думахъ; говоря Нъмецкимъ словомъ, субъективъность Лирической Поэзіи.

Такъ, въ поэщическихъ миеахъ Греціи и художеспвенныхъ олицеппвореніяхъ, находимъ мы предчувствіе нашей науки, зародышь нъкоторыхъ основныхъ ея мыслей. Эшу поэтическую галлерею миновъ, спіоль знаменоваплельныхъ, мы заключимъ первымъ сказаніемъ о Поэзін самаго Поэпіа, коппорый, какъ видно вообще изъ дидактическаго его харакшера, оптдаваль самъ себъ опичешь въ своемъ искусстивъ и остиавилъ намъ свои о немъ размыпиления. Этоть Поэть-Гезіодь: воть мысто изь его Оеогоніи (сп. 24—105), въ кошоромъ мы находимъ поэшически выраженныя мысли о сущесшвъ Поэзіи, о вдохновеніи, о предметахъ этого искусства, о постепенномъ развитии, о дъйствии его на общество. Комментарій къ этому отгрывку представляеть миніяппорную Піншику и доказываешъ намъ, чию Греки съ самыхъ раннихъ временъ размышляли о шонъ искусошиъ, кошораго были первыми жрещими въ Европъ.

Такое-то слово сказами мить богини, Музы Олимпійскій, дщери Дія Эгіоха.... «Мы ужбемъ говорить многое «лживое, похожее на истину; мы умбемъ, если пожела«емъ, говорить и самую истину.» (\*) Такъ сказали сладкортчивыя дщери великаго Дія и дали мить витьстю постоха свъжую въщвь зеленаго лавра, чудную, и вдунули въ
меня пъснъ божественнуто (\*\*), да славлю я будущее и
бывшее (\*\*\*), и велъли мить пътвъ родъ блаженныхъ всегдасущихъ, восптвая самихъ Музъ и въ началь и подъ
конецъ монхъ пъсень....

«И такъ, начнемъ же оптъ Музъ: онъ на Олимпъ увеселяютъ пъснями великій умъ отца Дія, говоря обо всемъ, гто есть, гто будеть и гто было (\*\*\*\*) и сладкая, неистопимая

<sup>(\*)</sup> Въ эшихъ словахъ заключается опредвление Поэзін, какъ сліянія истины съ вымысломъ, жизни действительной съ мечтаптельною.

<sup>(\*\*)</sup> Вдохновеніе свыше исходину опть Музь, безь сознанія человъческаго: слово в реприсости (вдохнули) здась весьма сильно выражаенть спо мысль.

<sup>(\*\*\*)</sup> Будущее и прошедшее — вощъ два исключительные машеріяла человъческой Повлін по Гезіоду: настоящее слишкомъ обыкновенное не можетъ быть предметомъ идеальной Повлін.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Замвчательно, что Поззія боговъ, Поззія Одимпа, кромв будущаго и прошедшаго, объемленть и насшоящее, поному что у боговъ самая жизнь есціь блаженство, Поззія. Не даромъ же Гезіодъ не включилъ насшоящаго въ число предмешовъ своей Поззіи. Этпа мысль послужила для Буніервека основаніемъ раздъленію Поззіи на три главые рода; но въ примъненіи, котпорое онъ сдълаль, она двилась ошибочною, тогда какъ у Гезіода она совершенно правильна.

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> Эшн голоса, сливаемые во едино, указывающь на общее единсиво между родами Поэзін.

пъснь писчепть изъ усить ихъ, — и ульколопия черпноги Зевеса широкошумнаго, слушая нъжно-ліющійся голосъ, и опівтчающь главы ситжнаго Олимпа, домы безсмершныхъ (\*). Онъ же, неумолчнымъ гласомъ, прославляющъ во первых в священный родь боговь, и сначала поющь шъхъ, конторыхъ произвели Земля и Уранъ широкій, и итъхъ, кои произошли ошъ нихъ, боги — даришели благъ; во вторыхь, Зевеса, отца боговь и людей, славя ошъ начала до конца пъсни, какъ онъ могучъе всъхъ боговъ н какъ великъ своею власнію. Потоли уже поющь родь *человпков* и исполиновъ силы (\*\*), и увеселяющъ на Олимпъ умъ Дія, Музы Олимпійскія, дидери Дія Эгіоха, кошорыхъ въ Піэрін родила ошцу Крониду. Мнемозина, владычица нивъ Элевоира: отраду въ бъдахъ, облегчение въ печаляхъ. Девяшь крашъ соединялся съ нею благосовышный Зевесь, вдали ошъ безсмершныхъ восходя на святое ложе. Когда же годъ, теченіемъ часовъ, дней и мъсяцевъ, исполнился, Мнемозина родила девять дщерей, согласных в мыслію (\*\*\*), у которых в писнь всегда на умп, а въ груди сердце беззаботное (\*\*\*\*). Близко онъ къ самой вершинъ спъжнаго Олимпа; тамъ водящъ свъщлые хоры, **шамъ имъюшъ домы прекрасные, въ сосъдсивъ ихъ оби**шающь Харишы и Желаніе.... И запавни гласомъ прекраснымъ, Музы досшигли безсмершною пъснію до Олимпа, и ошвъчала на эши звуки черная Земля, и слышенъ быль на ней ладный звукь ошь сшопь ихь, когда восхо-

<sup>(\*)</sup> Высінее наслажденіе боговъ на небв — Поэзія.

<sup>(\*\*)</sup> Въ эпихъ словахъ изложена вкрапцъ вся Исторія Поэзін языческой, которая начала опть боговъ спихійныхъ, перешла къ богамъ человъческимъ и наконецъ къ санимъ человъкамъ.

<sup>(\*\*\*)</sup> Музы названы согласными мыслію (\*o, софромес): новый намъкъ на единство всъхъ родовъ Поэзін.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Прекрасно одного чершою означенъ харакшеръ Поэша. См. выше, спран. 12.

дили онъ иъ опщу своему (\*), который царствуенть на Олимпъ, имъя въ десницъ громъ и горящую молнію....

«Девянь дщерей родилось ошъ Дія великаго: Кліо, Эвшериа, Өалія, Мелиомена, Терисихора, Эрашо, Полигимнія, Уранія, Калліопа (\*\*): сія последняя выше сестръ своихъ: она властвуетъ и надъ царями славными. Кого почитушть дочери великаго Дія, на кого изъ царей богорожденныхъ взглянушъ привъшно, — шому языкъ обольють сладкою росою, у того изъ устъ слова текупть медомъ.... и народы всь на него смотрять, когда по законамъ изрекаенть онъ судъ; говоря швердо, онъ умћешъ разумно и скоро прекрапини великую распрю (\*\*\*). Когда же входингь онъ въ городъ, какъ бога чигунть его чеснью пріяшною, и онъ первый въ сонминть. Таковъ священный даръ ошъ Музъ человакамъ: ибо ошъ Музъ и далекаго мешашеля Аполлона люди на земль бывающь птвиами и музыканшами, ошъ Дія же — царями. Блаженъ шошъ, кого Музы любящъ: сладкая ръчь шечешъ изъ усить его. Если вию чувсивуенть скорбь, свъжую рану сердца, и сидишъ съ своею горькою думою, а півецъ, служитель Музъ, запоеть о славь первыхъ человьковъ и блаженныхъ боговъ, на Олимпъ живущихъ, — въ шошъ же мигь забываенть несчасниный горе и не помнинть ни одной забоны: шакъ скоро даръ боговъ измениль его (\*\*\*\*). Привъшъ же мой вамъ, дщери Дія! Дайше миъ сладкую прсню!»

<sup>(\*)</sup> Превосходно изобразилъ Поэшъ апоесозу Поэзін, изеснівіє Музъ на Олимиъ. Пъсня начинаєніся въ свінпломъ небі, опідаєніся на черной земль:

<sup>(\*\*)</sup> Въ числе и именахъ Музъ видно начало раздъленія Поезіи на роды.

<sup>(\*\*\*)</sup> Дъйсивіе Поэзін и дара слова на земль, въ гражданскомъ общесивь: мысль о краснорьчін.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Блата Повзін въ часінной жизни человека.

# 2) ученів Платона о првкрасномъ и Поэзін, извлеченное изъ его сочиненій.

Ошр поэшическихр и знаменашельныхр миоовр Греціи, въ кошорыхъ мы видъли одно шемное предчувствіе нашей науки, мы перейдемь къ изысканіямъ философовъ, гдъ усмотпримъ уже ясное сознаніе искусства и красоты. Приступая къ этому, мы должны замышить, что общій характерь вськь теорій Поэзін съ самаго ихъ начала, приводишся къ двумъ противоположнымъ способамъ возгрънія, котторые соотвъпиствують двумъ системамъ Философіи, искони существовавшимъ: системъ Идеалистовъ и Реалистовъ. Тайна сей первоначальной двойственности Философіи заключается въ двойственномъ существъ самаго человъка, созданнаго изъ духа и птъла. Платонъ, творецъ системы идей врожденныхъ, и Аристотель, защитникъ идей пріобрътаемыхъ, будутъ всегдашнимъ сумволомъ Философіи: это духъ ея и шъло. Великая распря повторяется во всъхъ отрасляхъ знаній человъческихъ: она опіразилась и въ нашей наукъ, съ самаго ея начала. Зародышь двухъ ученій о началь прекраснаго и Поэзін мы видели даже въ Греческихъ миеахъ. Ярче является эта противуположность въ теоріяхъ, принадлежащихъ двумъ главвымъ предсинавителямъ Греческой философіи: Платону и Аристопелю. Скажемъ заранъе, что каждое изъ сихъ ученій, не смотря на ихъ совершенную противуположность, инвенть свою относительную справедливосшь и пользу: тайна сему въ томъ, что самое искуссиво, какъ и человъкъ, имъешъ двъ стороны: духовную и машеріяльную. Совершенсянюмъ шеорім буденть миръ объихъ ученій, дружба Платона и Аристонеля. Подробное изслъдованіе шеорій уяснить намъ эпіъ мысли.

Первый изъ Грековъ, конпорый философски разсуждалъ о прекрасномъ, объ искусспівъ и Поэзіи и котораго сочиненія дошли до насъ, быль Платонъ. У него вопросы объ эщихъ предмешахъ предлагающся и ръщающся философскимъ способомъ. Но весьма замъчашельно, что тоть, который прежде всвяъ наслъдовалъ сін вопросы и оставиль намъ о нихъ нысли глубокія, до сихъ поръ насъ наумляющія н служащія основаніемъ многимъ новымъ системамъ, самъ не построилъ полной науки и не предложилъ никакихъ правилъ для Поэзіи. Этимъ отличается теорія Платона отъ теоріи Аристотеля, которая имъешъ форму догмашическаго кодекса непреложныхъ правилъ. Платонъ не заботился о правилахъ, о кодексъ для искусства: онъ самъ говоришъ въ своемъ Федръ: «кто думаетъ заключить въ своихъ сочиненіяхъ ученіе объ искусствъ и воображаетъ, что буквы намъ могутъ передать что нибудь ясное и върное, топъ въ заблуждении.» Платонъ болъе вникалъ въ искусство психологически, искалъ начала ему въ душъ человъческой, и не сполько забопился о внъшнихъ формахъ его проявленія. Теорія его разбросана по всъмъ его сочиненіямъ: рапсодическій харакшеръ ея особенно затрудняеть насъ въ ея изучения. Надобно собрать изъ всъхъ сочиненій Платона эти отрывки, привести ихъ въ порядокъ и составить изъ нихъ одно цълое, которое, какъ мы увидимъ, существуенть, не смотря на наружный отрывочный характеръ ученія.

Опредълинъ время существованія оплософа (который первый, сколько намъ извъсшно, задалъ вопросы объ изящномъ и Поэзіи), относительно къ самому развитію эшого искусства въ Грецін. Цлашонъ, ученикъ Сокраша и основащель Академіи, родился за 430 лішть до Р. Х., умеръ за 347 лешъ: жилъ 83 года. Софоклъ, первенствующій изъ Греческихъ трагиковъ, родился за 498 льшъ, умеръ за 406 льшъ до Р. Х. Эврипидъ, склонившій Греческую драму къ упадку, родился за 480 лыть до Р. Х., а умерь въ шомъ же году, какъ и Софокаъ. Сатадовашельно, Софоклу, жившему 92 года, было 68 лішъ, когда родился Плашонъ, а Плашону 24 года во время кончины Софокла и Эврипида. Аристофанъ умеръ послъ 386 года до Р. Х. (годъ его смерши ушвердишельно не извъсшенъ); если положить въ 390 году, то Платону было въ то время 40 льтъ. Слъд. при Платонъ, Аристофанъ, заключитель Поэзіи Греческой, быль представителемь сего искусства, - и Греческая Поэзія совершила весь кругь своего развишія, когда явилось философское ученіе Платона о Поэзіи.

Сначала философъ былъ самъ Поэшомъ, но узнавъ Сокраща, измѣнилъ Поэзіи и посвящилъ себя Философіи. Не смощря на що, онъ продолжалъ любищь сіе искусство, и въ саду своемъ, въ Академіи (эшо имя осшалось и за его школою), посвящилъ храмъ Музамъ, подъ покровомъ кошорыхъ создалъ новую Философію. Лонгинъ замѣчаешъ, чшо Плашонъ изучалъ Гомера болѣе другихъ Поэшовъ и ему всѣмъ обязанъ. Слѣды любимыхъ занящій отражающея на сочиненіяхъ Плашона. Не даромъ Греки ушверждали, чшо еслибы Юпиперъ захошѣлъ говоришь по Гречески, що употребилъ бы языкъ Плашона. Не даромъ Арисиошель ошъкваешся о его слогъ, чшо онъ занимаешъ средину между спихами и прозою. Самая форма діалоговъ Плашона, дра-

машическая, живая, и обиліе мисовъ, въ которые одъ любить поэтически, по обычаю своего народа, облекапь глубокія мысли, показывають ясно, что Филосовъ съ любовью занимался Поэзією и въ изложеніи своихъ думъ не пренебрегалъ красотою формъ ел. Этою первоначальною любовью къ Цоэзіи, теплотою первыхъ впечатльній, ощличается ученіе Платона отъ сухой и догматической теоріи Аристотеля.

За исключеніємъ сочиненій о Республикъ и о Законахъ, дошло до насъ 35 діалоговъ Плашона (\*) — и изъ нихъ шолько шри разговора касающся прекраснаго и Поэзіи: 1) Гиппій большой, 2) Федрз и 3) Іонг (\*\*). Всв шри разговора, въ шомъ порядкъ какъ и ихъ предлагаю, предсшавляющъ одно цълое и правильную послъдоващельность изложенія. Къ нимъ должно еще присоединить нъкошорые отрывки изъ сочиненія о Республикъ (книга ІІІ и X), въ которыхъ разръщаетися вопросъ объ отношеніи Поэзіи къ гражданскому обществу.

Въ Гиппів большомъ, посредствомъ логическаго отвлеченія от вставника прекраснаго от встав

<sup>(\*)</sup> Сверхъ іного осшалось еще 8 діалоговъ, котпорые везми Грамматиками опірицаютися какъ не принадлежащіе Плащону.

<sup>(\*\*)</sup> Асть отвергаеть досповърность Гиппія и Іона, въ своемъ сочиненіи: Platon's Leben und Schriften (страв. 457-469). Но скептицизмъ Аста, простертый до крайности и презирающій даже сыцвіпельства Аристотеля, не нашель послъдователей. Тирпів и Зохерь возстали противъ Аста. Эклектикъ Шель, принадлежаций всегда ко мизино большинства, также ему противоръчить, считая довольі его слабыми и приписывал мизине его вліянію собственной философской системы Аста. (Hist. de la littér. Grecque. Т. II. 1824. стран. 577-379). Гиппій и Іонъ евонив изложеніємъ совершенно ехедивь съ лучними разговорами Планюна.

ндей съ нею смежныхъ, говоришел о нють, чимо прекрасное не есть. Въ Федръ положительно выводится идея прекраснаго изъ началъ умозрительныхъ и опредъляется сама въ себъ. Наконецъ, въ третьемъ разговоръ говорится объ источникъ Поэзіи и о дъйствіи ея на дуту. Подробное изложеніе означенныхъ разговоровъ виъстить все ученіе Платона, касающееся нашего предмета.

Разговаривающіе въ Гиппіт — Сокрашъ и Софисшъ Гиппій, котораго Сократъ осмѣиваетъ. Платонъ и учишель его должны были начашь съ прошиводъйсшвія лжеученіямъ Софистовъ, съ опроверженія ихъ митий. Они принуждены были на нихъ нападашь ихъ же оружіемъ, злоупотребленіемъ Діалектики, для того, чтобъ нриводишь ихъ къ нельности. Этотъ разговоръ отзываешся въ иныхъ мъсшахъ шакою діалекшикой, и вообще исполненъ превосходной Сократовой ироніи. Гицпій въ Лакедемонъ чипаль гражданамъ свое сочиненіе объ изящныхъ упражненіяхъ. По этому случаю, Сократь, какъ будто отъ другаго, предлагаеть Гиппію вопросъ о томъ: что есть изящное само въ себъ? — « Люди бывають справедливы, потому что есть справедливость? Люди мудры, потому что есть мудрость? Предмены должны бынь прекрасны, поному чно еснь красота? И такъ красота должна быть чъмъ нибудь особеннымъ, самостоятельнымъ? Въ чемъ же она состоить? » — Такимъ образомъ Платонъ сначала оппвленаешъ идею прекраснаго ошъ прекрасныхъ предмешовъ и задаенть вопросъ: опредълнны сію идею въ самой себъ.

Хошя Сократъ корошо предупредилъ Софиста, что вопросъ состоитъ не въ томъ что прекрасно, а что есть прекрасное само въ себъ, (\*) — не смотря на то

<sup>(\*) &#</sup>x27;ερωτα γάρ σε ου τί 'εστι καλου, ' κλλ' ο ', τι 'εστι το καλου.

увершанный Гиппій начинаенть съ просиюнароднаго опредъленія прекраснаго какимъ инбудь прекраснымъ предмешомъ. Онъ говориптъ: прекрасное, напримъръ, есть прекрасная дава. Сокрашъ доказываетъ ему, что могунъ бышь прекрасны кобыла, горшокъ и ш. д. Гиппій возражаенъ: какая же моженъ бынь красона въ горшкъ? Секранъ ошвъчаенъ, чшо конечно въ сравнени съ преврасною дівою горінокъ не прекрасень, но онъ моженть нивнь свою опносинельную красоту; что такимъ образомъ и прекрасная дава и прекрасный родъ людей сравнипельно съ прекраситилнить родомъ боговъ не будунть прекрасны; что, другими словами, прекрасное полагать въ часшныхъ предмешахъ невозможно; что та красоша самосущая, ошъ которой все въ мірт получаешъ свое укращение и сообщаясь съ идеаломъ своимъ, являешся прекраснымъ, не можетъ быть ни девою, ни конемъ, ни лирою и т. д. — Эшимъ глубокимъ и остроумнымъ изслъдованіемъ отвлекается идея красоты от прекрасныхъ предмешовъ.

Увершливый Гиппій, чиобы шолько ощдъланься ошъ докучливыхъ вопросовъ Сокраща, говоришъ:

Если подъ прекраснымъ разумъщь то, что даемъ красоту другимъ предметамъ, то это конечно будетъ золото, украшающее всъ вещи. Сократъ возражаетъ, что Фидіасъ сдълалъ глаза, лицо, ноги и руки Минервы не изъ золота, а изъ слоновой кости. — Гиппій: Но и слоновая кость прекрасна. — Сократъ: Однако зрачки въ глазахъ статуи изъ мрамора. — Г: Потому что мраморъ для нихъ приличнъе. — И такъ, если принять въ разсчетъ при красотъ приличіе, то въ иныхъ случаяхъ ложка изъ фигового дерева будетъ приличнъе золотой: по этому фиговое дерево прекраснъе золота.

Гиппій предлагаєнть другоє простонародноє опредъленіє: «Ничто не можеть быть прекрасить, говорить онъ,

во вст времена, для встать людей, какт интинь боганисиво, наслажданься здоровьемъ, пользованься уважениемъ Грековъ, досшичь до сшаросши и почению схоронивши своихъ родишелей, въ свою очередь погребену бышь дыньми своими. « Сокрашъ осмъиваешъ эшонъ ошвънтъ, какъ совершенно не идущий къ дълу: опредъживь прекрасное въ самомъ себъ шакъ, чиобы оно опиосилось ко всякому прекрасному предмещу. Кромъ пюго доказываешъ ему, чио были герои, для кошорыхъ прекрасно было умерешъ рано, напр. Ахиллъ, чио для боговъ, не умирающихъ инкогда, шакая красоша не будешъ возможна.

Ошъ простонародныхъ опредъленій прекраснаго Сократь восходнить къ опредъленіямъ философскимъ и самъ предлагаетъ Гиппію отвъть, истекцій изъ предыдущихъ разсужденій. Положимъ, что прекрасное въ приличномъ.

Но посредсшвомъ приличнаго предмены кажушся прекраснъе, нежели они сущь, слъд. приличное не есшь еще прекрасное, посредсшвомъ кошораго предмены должны не казапься, а бышь дъйсшвишельно прекрасными. Приличное придаешъ шолько видъ красопы, а не самую красошу, шакъ напр. одежда въ человъкъ. Слъд. препрасное не есть приличное.

Положимъ, что прекрасное въ полезномъ. Что разумѣемъ мы подъ именемъ полезнаго? годное, способное, такъ напр. тъло способное къ борьбѣ и бѣгу. Ту вещь называемъ мы полезною, которая въ состояніи исполнить то, къ чему имѣетъ способность. По этому способность будетъ прекрасное, неспособность—дурное. Но способность дѣлать зло есть также способность, однако зло не можетъ быть прекрасно. И такъ, прибавимъ: красота есть способность дѣлать доброе. Но причина не можетъ быть слъдствіемъ, производящее не можетъ быть производимымъ,

шакъ дакъ ощецъ сыномъ, и на оборожъ, — саъд. прекрасное не можешъ бышь добрымъ и доброе прекраснымъ. Саъдсшвіе нельно.

И шакъ, прекрасное не заключается въ полезномъ.

Наконецъ разговаривающе соглашающся заключинь прекрасное въ пріяшномъ, кошорое мы получаемъ черезъ слухъ и эръніе. Сокрашъ, разными діалекшическими хишросшями, употребляя оружіе самыхъ же Софистовъ, доказываетъ, что прекрасное не можетъ быть св пріятноме, проходящемь через слухъ и эръніе.

Не опредъливъ красоны, Сокранть завлючаенть пословинею: « о прекрасномъ говоринь шрудно (χαλετιά τά καλά).»

Изъ подробнаго изложенія этого разговора теперь асно, чию разумвли мы подъ именемъ логическаго отвлеченія, которымъ Платонъ отплатавенть идею прекраснаго ошъ другихъ идей съ нею смежныхъ, другими словами, отрицательно опредвляеть прекрасное. Сей образдовый способъ изслъдованія намъ можешь поручиться въ томь, что разговорь принадлежинть Плашону. Первый факшъ въ исторіи нашей науки указываешъ намъ самимъ на шошъ пушь, кошерому мы сами должны бы следовань, если бы вознамърились строить науку. Въ Эстетикъ, отъ котпорой наука . о Поэзіи принимаенть свое начало, разръшение перваго вонроса, именно объ идеъ прекраснаго, должно начинащься съ логическаго оппвлеченія сей идеи опть предметовъ прекрасныхъ и опть идей съ нею смежныхъ (\*). Прежде чъмъ опредъ-

<sup>(\*)</sup> Замъчашельно, что Бутервекъ въ своей Эстепикъ началъ съ такого же логическаго отвлечения, при опредълении эстетическаго интереса или художествениой идеи. Вначалъ онъ отвлекаетъ ее отъ реангизмей, онлосооской и правелиенной.

липь: что есть изящное само въ себъ? слъдуетъ отпълечь его отпъ всего того, съ чънъ оно сившивается,—опредълить его отприцательно. Такъ и началъ Платонъ въ первомъ Гиппів. Вотть почему я думаю, что этотъ разговоръ въ порядкъ самаго мышленія долженъ былъ предшествовать Федру.

Вопросъ, на кошоромъ осшановился Гиппій, ш. е. шоложишельное опредъленіе прекраснаго, разръщаещся въ Федръ. Замъчашельно, что здъсь унотребленъ уже совершенно другой способъ доказательства, синпешическій, умозрительный, а не аналипическій, какъ въ предыдущемъ разговоръ. Самая наружная форма изложенія измъняеттся: здъсь находимъ уже не живое діалектическое преніе, не сократическій способъ вопросовъ, но напротивъ того: способъ утверждающій.

Сокрашъ говоришъ безпрерывно: шаковъ наружный харакшеръ разговора, соошвъшствующій его внушренней цъли.

Разговаривають Сократь и Федръ. Сократь въ палинодіи Эросу (Любви) излагаеть Федру, вдохновенною импровизаціей, свое ученіе о душѣ, о первобышномъ ея существованіи вмѣстѣ съ богами, о переселеніяхъ, которыя совершаеть она въ міры выстіе и нистіе, о красотѣ, о дъйствіи прекраснаго на душу. Для того, чтобы изложить ученіе Платона о красотѣ, надобно предварительно коснутьоя его ученія о душѣ, которое съ нимъ птѣсно связано.

Плашона именующь обыкновенно шворцомъ сисшемы идей или идеаловь, подъ именемъ кошорыхъ разумъющся совершенные превообразы всъхъ предмешовъ міра, первоначально ошъ самой въчносии суместивовавние въ Богъ. По образцу этного идеальнаго, соверщеннаго міра, сонтворенть сей міръ видимый, вещественная его копія. Въ настоящемъ смыслъ слова существують только идеалы, ибо они въчны въ Богъ; предметы же, ихъ списки, безпрерывно измъняются и потому не существують. Идеи Платонъ называетъ та очта; матерію же длі оч.

Прежде міра Богъ создаль душу его, изъ шонкой машеріи и свъща, и на сей душъ въ первый разъ напечашлълись идеи предмешовъ въ видъ машеріяльномъ: это были формы предмешовъ видимыхъ. Сія душа міра разлиша по вселенной: она всюду, во всемъ существующемъ.

Душа въ человъкъ божественнаго происхожденія; но кромъ души божественной, есть въ человъкъ душа живопная, чувственная, которая умираетть витсшъ съ шъломъ, шогда какъ божественная душа - безсмертна. Богъ сотворилъ души въ извъстномъ числъ, и распредълилъ ихъ по планешамъ, гдъ облеклись онъ пгълами. Смотря по заслугамъ своимъ въ жизни, онъ переселяющся въ высшіе или нисшіе міры, и пребывающь въ шълахъ существъ болъе духовныхъ или машеріяльныхъ (\*). Небесное свойсшво души, которое свидъщельствуеть о ея божественномъ происхожденіи, состоинть въ томъ, что она всегда стремится къ своему божественному началу. Для этого душа имъетъ крылья, говоритъ Платонъ аллегорически и шакъ описываешъ свойсшва крыльевъ души:

<sup>(\*)</sup> Plat. op. Phaedr. ed. Astiana. T. I. стран. 176.

«Сила пера шакова, что оно возноснить горт, тажелое, туда, гдъ обищающъ боги: оно принимаетъ особенное участие во всемъ томъ, что въ шълъ божесивеннаго:
божественное же прекрасно, премудро и благо и все что
сему подобно (\*).» (Вошъ идеи изящества, истины и благости, которыя здъсь ясно выражены и по ученію Платона
заключаются въ божественномъ свойствъ души человъческой). «Сими-по питаются и распутъ крылья души;
отъ постыднаго же и злаго и всего противнаго» (сказаннымъ свойствамъ божественнаго) «онъ умаляются и
исчезаютъ.»

На божественной части души напечатьны идеи ошъ души Бога, идеи, по которымъ былъ созданъ міръ нами видимый. Всв познанія, всв умешвенныя пріобръщенія эшой жизни супь шолько «воспоминанія того, что нъкогда созерцала душа, когда сошеснивуя Богу, съ неба смотръла на то, что мы называемъ сущимъ, и возносилась въ дъйсшвишельно сущее (\*\*).» Всъ сіи познанія и пріобрътенія совершенствуюшъ душу, ибо просвъшляющъ на ней идеи, напечапплънныя оппъ Бога, и возвращающъ ее къ первоначальному состоянію. По истинъ, одинъ только унъ философа окриляется, потому что онъ болъе другихъ способенъ, удаляясь оппъ забоппъ человъческихъ, возвышащься безпрестанно къ божественному. Крылья души его легче другихъ крылій.

<sup>(\*)</sup> Το δε Σείου καλόυ, σοφόυ, 'αγαδου (Platonis Opera. Recensuit Astius. 1819. T. I. cmpan. 170).

<sup>(\*\*)</sup> cmpan. 176. τό στο δε 'εστιν 'ανάμνησις 'εκέινων, α ωστ' ενώεν ή μων ή ψυχή ξυμωορευδείσα δεω και ύσεριδούσα, α νύν ενω φαμεν και 'ανακύψασα ε'ις το' όντως ό'ν.

И такъ въ числъ идей, врожденныхъ человъку и нераздъльныхъ съ божественностью души его, виъств съ идеями мудрости и благости, находится и идея красоты. Вотъ сокращение изъ собственныхъ словъ Платона, относящихся къ этому:

Наслажденіе красошою въ эшомъ земномъ мірѣ, возможно въ человѣкѣ шолько по воспоминанію шой единой, испинной и совершенной красошы, кошорую душа припоминаешъ себѣ въ первоначальной ея родинѣ. Вошъ почему зрѣлище прекраснаго на землѣ, какъ воспоминанія о красошѣ горней, способсшвуешъ къ шому, чиобы окриляшь душу къ небесному и возвращащь ее къ божеспвенному исшочнику всякой красошы (\*).

«Красоша была свыплаго вида въ шо время, когда мы, счаспливымъ хоромъ, слъдовали за Діемъ въ блаженномъ видъніи и созерцаніи, другіе же за другими богами; мы зръли и совершали блаженнъйшее изъ всъхъ шанисшвъ; пріобщались ему всецълые, непричасшные бъдствіямъ, кошорыя въ позднее время насъ постшили; иогружались въ видънія совершенныя, просшыя, нестращныя, но радосиныя, и созерцали ихъ во свътт чисшомъ, сами будучи чисшы и незапящнаны шъмъ, чио мы нынъ влача съ собою называемъ інтломъ, мы заключенные въ него, какъ въ раковину (\*\*).

« Красоніа одна получила здієсь этоміъ жребій: бынь пресвішлою и достойною любви (\*\*\*). Не внові посвящен-

ı

<sup>(\*) ...</sup> ό'ταν το τηθέ τις ο ρών χάλλος, του αληθους αναμιμνησχόμενος, 'αναωτερώται τε χα'ι 'αναωτερουμενος ωροθυμήται 'αναωτεσθαι

<sup>(\*\*) 178,80</sup> стран.

<sup>(\*\*\*) 180</sup> cmpan. νύν δε κάλλος μόνον ταυτην ε΄σχε μδιραν, 
ω'στ' εκφανεστατου είναι και 'ερασμωνιστον.

ный, разврашный спремишся къ самой красопть, не взирая на то, что носить ея имя; онъ не благоговъетъ передъ нею, а подобно четвероногому ищетъ одного чувственнаго наслажденія, хочетъ слить прекрасное съ своимъ тъломъ... Напротивъ того, вновь посвященный, увидъвъ богамъ подобное лицо, изображающее красоту, сначала трепещентъ (торотог мет "ефрес); его объемлетъ страхъ; потомъ созерцая прекрасиое, какъ бога онъ обожаетъ, и если бы не боялся что назовутъ его безумнымъ, онъ принесъ бы жертву предмету любимому....»

Вошъ мъсша въ Федръ, кошорыя касающся ученія Плашона о красошъ. Изъ нихъ видно, что это ученіе совершенно согласно съ идеалистическою системою Платона. Онъ полагаетъ, что совершенно прекрасное существуетъ только въ идеъ, что земное прекрасное не само въ себъ, а относительно прекрасно, т. е. по скольку напоминаетъ о красотъ небесной. По этому и наслажденіе прекраснымъ не можетъ быть полно и совершенно: ибо кромъ блаженной радости, заключаетъ въ себъ неудержимое, мучнтельное стремленіе человъка къ высшему и небесному.

Сім начала Эстетики, какія находимъ въ Платоновомъ Федръ, не примънены имъ къ наукъ Поэзіи. Остальная часть разговора имъетъ предментомъ Риторику (\*). Во всемъ разговоръ есть одно только замъчательное мъсто, касающееся нашего искусства. Я приведу его здъсь потому особенно, что оно послужитъ связью между Федромъ и другимъ раз-

<sup>(\*)</sup> Вошь почему Филологи сомнавались, какое дань заглавіе эпому разговору: о любан и красоців или объ Ришорикь? — Platon's Leben und Schriften, von Ast. 1816. 96 спірац.

говоромъ Плашона: *Іонъ*, кошораго предменть есшь Поэзія. Плашонъ говоринть о восшоргь поэшическомъ и сшавинть его въ числь высокихъ безумій (матіа), объемлюцихъ человька.

«Трешій (\*) родъ восторга и маніи происходить от Музъ: онъ объемленть нѣжную, нетронутую душу; возбуждаеть ее, воспламеняеть пѣснями и другими родами Поэзіи; украшая дѣла древнихъ людей, учить потомковъ; кто безъ маніи, внушаемой Музами, приходить къ вратамъ Поэзіи, убѣжденный въ томъ, что искусствомъ (εх τέχνης) сдѣлается изъ него хорошій Поэть, тот инкогда не будеть соверщеннымъ, и Поэзіл его, какъ Поэзіл благоразумнаго, будеть отличаться от Поэзіи безумствующихъ (\*\*).

Этпа же самая мысль, но гораздо подробнъе, развивается въ Іонъ, что по моему мизнію должно еще болье убъдить насъ въ томъ, что и этготъ разговоръ принадлежитъ Платону, ибо находится въ согласіи съ общикъ образомъ его мыслей (\*\*\*). Главная

<sup>(\*)</sup> Ченныре рода восторга признаетъ Платонъ: первый въ прорицаніяхъ сообщается отъ Аполлона, второй въ шаниствахъ очищенія отъ Вахха, третий въ Позвін отъ Музъ, четвертый отъ Эроса и Афродины.

<sup>(\*\*)</sup> Cmpan. 166. - Τρίτηδε 'από Μουσών κατοχή τε καί μανία.... μο ή του σωφρονούντος ηρανίσλη.

<sup>(\*\*\*)</sup> Асптъ на сходствъ этого места съ содержаниемъ Iom основываеттъ свои сомивния въ достоверности сего разговора и говоритъ, что минивый сочинитель его воспользовался этимъ местомъ изъ Федра, коттораго не понялъ. Астъ не объвоняеттъ, какъ можно понятъ слова Платтона иначе. Вообще, кажется, Астъ, какъ философъ Шелдинговой школы, смотрълъ на Платтона съ своей особенной философской точки и иногда произвольно хоттелъ отпвергнуты въ его сочиненияхъ то, что мещало ему образоватъ систему Платтона по его собственному о ней понятню. Философъ Астъ мецалъ Асту Филологу.

мысль этого разговора та, что начало Поэзіи есть божественное вдохновеніе, принимаемое душою человъческою свыше, а не искусство, и что по этому судить о Поэтахъ можно также не однить искусствомъ, а этимъ же божественнымъ наитіемъ, которое намъ отъ нихъ сообщается.

Разговаривають Сократь и Радсодъ Іонъ, который хвалишся штых, чшо изъ встхъ Поэтовъ ни объ комъ онъ не можешъ шакъ говоришь, какъ объ Гомеръ. Іонъ самъ не въ силахъ объяснить причину этому. Сократъ видипъ ее въ томъ, что Іонъ судипъ о Гомеръ не по наукъ вообще, а по вдохновенію: если бы онъ судилъ объ немъ по наукъ, що могъ бы судищь и о другихъ Поэтахъ кромъ Гомера; но такъ какъ судитъ хорощо объ одномъ шолько Гомеръ, що сшало бышь судишъ объ немъ по вдохновенію, опть самаго Гомера истекающему. По этому случаю Сократъ объясняетъ, какимъ образомъ вдохновеніе, источникъ Поэзіи, опть Музъ сообщается Поэту, отъ Поэта Рапсоду. Все это мъсто необходимо привести, ибо въ немъ содержится нъсколько глубокихъ мыслей, кошорыя уясняшъ намъ ученіе Платона о Поэзіи.

«Ты хорошо говоринь о Гомерт не по искусству: нъть, сила божественная тебя движеть, подобная силь того вамня, который Эврипидъ называль магнитомъ, и который многіе называли камнемъ Гераклеи. Онъ не только притягиваетъ кольца жельза, но сообщаетъ имъ силу производить такое же дъйствіе и на другія кольца. Такимъ образомъ видимъ мы длинную цъть кусковъ жельза и колецъ, привъщанныхъ одно къ другому: всть они заимствуютъ силу свою отъ того камня.

«Подобнымъ образомъ и Муза посылаетъ вдохновеніе Поэтамъ, которые сообщають его другимъ, и такъ

составляется цепь людей вдохновенныхъ (\*). Въ самомъ дълъ, не искусствомъ, но эншузіазмомъ и вдожновеніемъ великіе эпическіе Поэты сочиняють свои прекрасныя произведенія. Славные Лирики шакже, подобно людямъ, волнуемымъ безуміемъ корибаншовъ, плишущихъ вит себя, не остаются въ умт своемъ, когда піворяпіть изящныя пітснопітнія: какъ скоро вошли они въ ладъ гармоніи и риема, що преисполняющся безуміемъ, объемлющся восшоргомъ, подобнымъ восшоргу Вакханокъ, кошорыя въ минушы упоенія черпаюшъ въ різкахъ млеко и медъ, чего не бываешъ съ ними во время покоя. Въ душт Поэтовъ лирическихъ на самомъ дълъ совершается то, чъмъ они хвалатся. Они говорятъ намъ, что черпають въ медовыхъ источникахъ, что подобно пчеламъ лешающъ они по садамъ и долинамъ Музъ и въ нихъ собирающъ пъсни, кошорыя поющъ намъ. Они говоряшъ правду. Поэшъ въ самомъ дълъ есть существо легкое, крылатое и святое; онъ моженть шворишь шогда шолько, когда восшоргь его обымешъ, когда онъ выйдешъ изъ себя и разсудокъ покинешъ его. Но покамъсшъ онъ съ нимъ, человъкъ неспособенъ шворишь все (αδύνατος ωαν ωσεω) и произносинь пророчества.

«И такъ если не искусствомъ, а божественнымъ вдохновеніемъ творять Поэты и о разныхъ предметахъ говорять много прекраснаго, такъ какъ ты объ Гомеръ, то каждый изъ нихъ по жеребно божно успъваетъ только въ толь родь, къ которолу Муза его призываетъ. Одинъ превосходенъ въ Дивиральбъ, другой



<sup>(\*)</sup> διὰ δὲ τῶν ἐνθέων τουτων αλλων ἐνθουσιαζόντων ορμαθός ἐξαρτάται. Здась должво замышніць намыкь на тю, что слово ἐνθουσιάζω пронеходить оть ενθεος, ενθους, ἐν θεως εἰναι (быть въ богь), ἐνθουσίασις, въ богь бытіє.

вы похвальной Одь, третій вы плясовой тыски, четвертый вы эпось, пятый вы ямбахы, и всть будуты слабы во всякомы другомы родь, потому что не искусство, а сила божественная внушаеты ихы. Если бы искусствомы они умыли творить, то могли бы успыть вы разныхы родахы. А конецы, на какой богы, отыемля у нихы смыслы, употребляеты ихы какы служителей своихы наровны сы пророками и гадателями, есть тоть, чтобы мы, внимая имы, познавали, что не сами собою они говоряты намы вещи дивныя, ибо оти вны своего разума, но что самы богы черезы нихы кы намы глаголеты.» (\*)

Изъ эшихъ словъ Плашона мы видимъ во первыхъ мнъніе его о происхожденіи Поэзіи. Началомъ этого искусства полагаеть онь не способность, врожденную человъку, подражать предметамъ его окружающимъ, а вдохновеніе, посылаемое ему изъ того божественнаго міра, котораго онъ былъ прежде причасшникъ. Мы видимъ шакже, что это учение согласно съ ученіемъ Платона о красопть, идея которой не есть пріобращеніе человака извит, а сокровище прирожденное душъ его и развиваемое шолько вліяніемъ прекрасныхъ явленій природы. Не только для созданія попіребно, по митнію Плапіона, вдохновенное сообщение съ божествомъ, но и для того чтобъ судить о Поэтть, необходимо вдохновенное сообщеніе съ нимъ, какъ посредникомъ божества. Такъ для самаго крипника, Плашонъ признаешть необходимостью вдохновеніе.

Во вторыхъ, въ этомъ же отрывкъ находимъ глубокую мысль, выраженную намъкомъ, объ основа-

<sup>(\*)</sup> Platonis opera. Edidit Chr. Dan. Beck. Lipsiae. 1816. T. III. справ. 130, 131.

нін, на которомъ должно быть устроено дъленіе Поэзіи на роды. Этимъ основаніемъ принимаетъ Плашонъ самый характеръ вдохновенія, сообщаемаго отъ Музы Поэту (\*). Вотъ одна изъ тъхъ мыслей глубокихъ и основныхъ, которыя служащъ краеугольными камнями въ наукъ. Только Платопъ, съ психологической стороны наблюдая Поэзію, могъ дойти до этой мысли, тогда какъ прочіе теоретики въ основаніе дъленію на роды принимали или внъщнія формы Поэзіи или ея содержаніе.

Психологическое ученіе Плашона, сколько мы можемъ видъщь изъ сихъ отпрывковъ, освобождаетъ искусство опть ственительных в правиль и предаеть его произволу вдохновенія. Вообще не льзя не замъшишь въ Плашонъ почши совершеннаго опчужденія отъ правилъ, которыя гонитъ онъ въ Софистахъ, хоптьвшихъ наложинь на всю жизнь оковы своего лжеученія. Такъ во второй половинь Федра и въ Горгів, Плашонъ возстаеть прошивь софистической Ришорики, преслъдуещъ всъ раздъленія и подраздъленія и самъ весьма немногимъ ограничиваемъ ученіе о Красноръчіи. Такое сильное прошиводъйствіе теоріямъ мы можемъ объяснишь въ Плащонъ изъ шого опиношенія, въ коппоромъ Сокрашъ, его учишель, и онъ самъ, какъ истолкователь Сократа, находились къ Софистамъ (\*\*). Оба великіе философа должны

<sup>(\*)</sup> См. выше слова, подчеркнушыя въ вышисанномъ отрывкъ.

<sup>(\*\*)</sup> Не приняль ли Асшъ на свой счешъ нъкошорыхъ разговоровъ Плашона? Не по шому ли ошвергаешъ онъ ихъ, чшо они не согласны съ его собсшвеннымъ излишне шеорешическимъ стремълентемъ?

были прежде разрушинь старое, нежели создань новое.

Но тоть же самый Платонь, который въ Іонь и Федръ изложилъ шакія высокія мысли о Поэзіи и начало ея поставиль въ шворческомъ вдохновени, унизилъ эту самую Поэзію въ своемъ сочиненіи о Республикъ и назвалъ ее подражаніемъ природъ. Искусство, говоришъ онъ здъсь, занимаешъ третье мъсто въ опношеніи къ исшинъ. Первый художникъ Богъ, который создаль идею предмета; второй природа, въ коей существуеть первая копія съ иден; третій искуссиво, подражающее предмету испинному въ природъ посредствомъ ложнаго призрака. Но явно, что во всей Х книгъ Республики, гдъ Платонъ изложилъ эшть мысли, онъ смоттришть на одну шолько внышнюю, исполнишельную сшорону искусства и разсмантриваенть его въ связи съ художеснівами и ремеслами, въ опношени къ испинъ дъйспівипельной и къ общеспивенной пользъ жизни. Въ Х книгъ, Платонъ хочетъ оправдать изгнаніе, къ которому приговорилъ онъ Поэзію, и пощому преслъдуенть въ ней недостатокъ этой существенной, осязаемой истины, которой требуетъ жизнь общественная. Но однако и здъсь, не смотря на явное гонение государственнаго Философа прошивъ искусства, такъ выражается Плащонъ говоря о художникъ:

«Онъ можетъ шворить не только вст орудія, но и все то, что рождается изъ земли, и встхъ живопныхъ, и человтка, и землю, и небо, и боговъ, и все что ни есть въ небесахъ и въ аду подъ землею.... Возьми зеркало, обнеси его кругомъ,—и ты топчасъ же создащь солнце, и все что въ небъ, и землю и самаго себя и весь міръ,

но все это не будеть существовать, а только казатьсл.—Таковъ живописецъ, таковъ Поэтъ (\*).»

Изъ этого поэтическаго сравненія мы видимъ, что Поэзія, по мнънію Платона, отражаетъ жизнь, какъ върное зеркало; но вся эта жизнь есть одинъ только призракъ, прибавляетъ устроитель идеальнаго государства,—и какъ ложь не должна быть въ обществъ, гдъ все основано на полезной существенности.

Прежде чъмъ мы подробнъе изложимъ мысли Плашона объ ошношеніи Поэзіи къ обществу, соберемъ изъ его Республики нъсколько отрывочныхъ, разбросанныхъ мыслей, изъ которыхъ иныя особенно штымъ замъчательны, что встръчаются у Аристотеля въ подробнъйшемъ развитіи. Это доказываеть, что ученикъ пользовался трудами своего учителя и былъ только систематическимъ излагателемъ мнъній, которыя и до него существовали. По этому Аристотелева Пінтика представить намъ уже полный результать всего ученія Грековъ о Поэзіи.

- 1) Три составныя части полагаеть Платонь въ каждомъ стихотвореніи: слово, гармонію и риомось (λόγος, άρμονία και του ξιως) (\*\*).
- 2) Поэзія представляеть или прощедшее или настоящее или будущее (\*\*\*). Эта мысль противоръчить мысли Гезіода, который не поставиль настоящаго въ число стихій Поэзіи человъческой. Но дол-

<sup>(\*)</sup> Platonis opera. Editio Astii. T. V. спіран. 52.

<sup>(\*\*)</sup> Τ. 4. cmpan. 150. Το μέλος 'εκ τριών 'εστί ξυγκεί μενον, λόγου τε και 'αρμονίας και 'ρυδμού.

<sup>(\*\*\*)</sup> Τ. 4. cmpan. 138.... διήγησις η" γεγονότων η" ο"ντων η" μελλόντων.

жно замътнить, что при Платонъ процвъщала уже Аристофанова комедія, которая изображала настоящее. Замъчательно, что сія мысль послужила Бутервеку и нъкоторымъ современнымъ эстетикамъ основаніемъ для раздъленія Поэзіи на роды; но у нихъ она получила уже особенное примъненіе.

3) У Платона же встръчается раздъленіе Поэзін по способу представленія, т. е. потому что Поэтть самъ излагаеть от своего имени (Лирика), или употребляеть одно подражаніе, т. е. выводить другія лица (Драма), или то и другое соединяеть вмъсть (Эпосъ) (\*). Отсюда видно, что Платонъ полагаеть Эпосъ какъ бы сліяніемъ двухъ формъ: лирической и драматической (\*\*). Изъ этого замъчатиельнаго мъста извлекается также, что собственно подражательной Поэзіей именовалась у древнихъ только Драма и отчасти Эпосъ по своей драматической стихіи. Слово подражаніе (мімлос), относясь

<sup>(\*)</sup> Τ. 4. cmpah. 142.... τῆς τσοήσεως τε και μυδολογίας ης μεν δια μμησεως ο λη εστίν, ωστερ συ λέγεις, τραγωδία τε και κωμωδία, ης δε δι απαγγελίας αυτόν του ποιητού (ευροις δ αν αυτήν μολιστά που εν διδυραμβοις), ης δαυ δι αμφοτέρων εν τε τη των επων ποιησει, πολλαχού δε και αλλοδι... m. e. Ποσεί η μοαρακαμία, κακτ μαπρ. πιρατελία η κομφλία; λργτοй πουρελαπικού πο

<sup>(\*\*)</sup> Бахманъ въ своей Эстепникъ не опісюда ли заимствовалъ мысль объ Эпосъ, какъ первоначальномъ соединеніи Лиры и Драмы?

**молько къ Драмъ**, не значило ли просто представленіе (Darstellung)? Въ X книгъ Республики, Платонъ изгоняенть особенно подражательную Поэзію, (\*) оставляя высшую Лирику.

4) У Плашона находимъ зародышь мысли о томъ, что Драма и преимущественно Трагедія, есть выстій родъ Поэзіи и что Гомеръ есть родоначальникъ всъхъ Трагиковъ и первый изъ нихъ (\*\*). Сія мысль, какъ мы увидимъ, есть зародышь всей Піитики Аристопиеля и служитъ основаніемъ къ ея объясненію. Она связываетъ теорію Поэзіи съ современнымъ ея состояніемъ, и въ подробнъйшемъ развитіи, какъ найдемъ мы ее у Аристопиеля, докажетъ намъ, что вся теорія Поэзіи въ Греціи развилась изъ теоріи Драмы, какъ рода, увънчавшаго Поэзію этой страны.

Ощъ сей мысли я могъ бы прямъе перейни къ самому разбору Піншики Арисшощеля; но прежде я долженъ, въ заключеніе шеоріи Плашона, изложинь его мнъніе объ ошношеніи Поэша къ обществу и объясниць эшошъ грозный приговоръ, произнесенный Философомъ, кошорый самъ сначала былъ Поэшомъ и воспишанъ Гомеромъ для Грецін, какъ самъ сознается (\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> Τ. 5. cmpan. 50. Το μηδαμή σαραδέχεσδα 'αυτής (m. e. σαήσεως) ο ση μμητική.

<sup>(\*\*)</sup> Τ. 5. cmpan. 58 ...μετα τουτο 'εσισκεωτέον την τε τραγωδίαν και τον ήγεμονα 'αυτής 'Ομηρον.... cmpan. 50. "εοικε μέν γαρ των καλών 'ασσυτων τουτων των τραγικών ωρώτος διδώσκαλός τε και ήγεμων γενέσ Σαι.

<sup>(\*\*\*)</sup> Τ. 5. επτρακ. 50. χούτοι φιλία γε τίς με χού 'οιδώς 'εχ ωτοιδός "εχουσα ωτερί 'Ομπρου 'οιωσοχωλύει λέγειν.

Плашонъ, какъ Философъ, устремлявий свои взоры на воспипаніе народное, упіверждаль, что прекрасное совершенно родсшвенно съ нравсшвеннымъ, чито одни и шть же признаки у красошы и у добродъщели: правильность, гармонія и симметрія (\*); разница только въ томъ, что прекрасное предменть внъщняго созерцанія, нравственное предмешъ внутренняго. Есть красопа духовная и шълесная, но высшее совершенство красопы заключается въ соединеніи красопы духовной съ птвлесною. Наслаждение прекраснымъ, когда оно переходишъ въ харакшеръ человъка, есшь Любовь. Изъ соединенія прекраснаго съ нравственнымъ ясно, почему Платонъ полагаетъ столь важное достоинство въ Любви: по его мнънію, Любовь не что мное, какъ нравспівенное чувство въ піъсной связи съ эспешическимъ. Питая такія мысли о взаимномъ родствь прекраснаго съ нравственнымъ, Платонъ утверждаль, что эстетическое воспитание есть **тиолько** пригоповленіе къ нравственному (\*\*).

Эта глубокая мысль Философа оправдалась исторією древняго человъчества Европы. Эстетическая Греція была въ древнемъ міръ приготовленіемъ къ Риму, который воспиталъ языческое человъчество въ правственномъ отношеніи.

Такъ думалъ Плашонъ о прекрасномъ, не приковывая его къ нравсшвенному, но полагая нераздъль-

<sup>(\*)</sup> Особенно развита эта мысль въ Филебъ. Philebus. Изд. Аста. Т. 3. стран. 420. μετριότης γαρ κατ ξυμμετρία καλλως δήσου και 'αρετήν σανταχου ξυμβαίνει γίγνεσ α.

<sup>(\*\*)</sup> Tennemann's Geschichte der Philosophie. 2-ter Band. 1799.
Philosophie des Plato. cmpan. 521-526.

ную связь между ними, — и съ щакими мыслями взглянулъ онъ на состояние своего отпечества, гдв художественная жизнь дошла до крайней степени независимости и поглотила религио, нравы, жизнь государственную и частную. Платонъ жилъ въ такую эпоху искусства, когда Поэзія начинала уже клониться къ упадку, когда Трагедія Эврипида изнъживала и сердца и нервы Абинянъ. Философъ, заботившійся о воспитаніи своего народа, не могъ не видъть, что идеальный міръ искусства своею независимостью слишкомъ тяготтьль надъ міромъ дъйствительнымъ Абинскаго общества.

Вошъ почему, какъ мнъ кажешся, начершывая Аоинянамъ въ своей Республикъ идеалъ государственнаго устройства, законодатель-Философъ вопросъ объ искусствъ превращилъ въ вопросъ полипническій и произнесъ такой суровый приговоръ Поэзіи, имъя въ виду шакимъ образомъ прошиводъйсшвовашь художеспвенному направленію Аоинянъ, досшигшему крайности вредной для общественныхъ нравовъ. Дъло въ томъ, что вопросъ объ искусствъ въ гражданскомъ обществъ могъ только въ Аоинахъ быть вопросомъ полишическимъ; во всякомъ другомъ народъ это было бы странно: ибо нигдъ какъ въ Греціи искусство не поглощало всъхъ прочихъ отраслей жизни общественной. Мысль о современномъ значеніи такого вопроса подтверждается еще болъе шъмъ, что Платонъ обращилъ почти все негодованіе свое на Драму, и особенно на Трагедію, потому чипо сей родъ Поэзіи господсивоваль въ его время въ Аоинахъ. Изложение нъкоморыхъ подробностей

о семъ предмешъ, извлеченное изъ ИІ и X книгъ Республики, еще болъе убъдишъ насъ въ этомъ.

Платионъ нападаетъ на многіе поэтическіе миоы, въ которыхъ Поэты изображають дъйствія боговъ, неприличныя даже людямъ. Таковъ напр. миоъ Крона, поглощающаго дъшей своихъ, сладострастіе боговъ, ихъ обманы. Не нравишся Плашону у Гомера эшошь Ахилль, сынь богини, кошорый объими руками берешъ нечистую пыль и осыпаетъ ею голову, въ припадкъ опиаянной груспи; ему не нравишся жалность его къ деньгамъ, когда онъ дорогою ценою уступаетъ Пріаму трупъ его сына; ему не нравится Ифестъ, своею походкою возбуждающій смъхъ въ сониъ боговъ Олимпійскихъ. Онъ провидишъ вредъ, могущій произойши отсюда воспитанію юношей, которые въ подобныхъ минахъ увидять, что и боги шворяпть зло, что и герои не лучше людей обыкновенныхъ (\*). Въ этомъ отношенін онъ особенно нападаешъ на Гомера и явно намъкаешъ на современное мнъніе Аоинянъ, которые видъли въ своемъ первомъ Поэшъ воспишащеля Греціи. Вошъ это замъчательное мъсто.

«И такъ, Главконъ, если шы встрыпишь хвалителей Гомера, которые говорять, что сей Поэть воспиталь Грецію и могъ бы достойно быть призванъ къ устроенію и воспитанію жизни человіческой, что его-то мы должны изучать безпрерывно, что, послідуя ему, мы можемъ во всіхъ отношеніяхъ устроить жизнь свою,—

люби такихъ людей и обойми ихъ, какъ людей лучшихъ,

<sup>(\*)</sup> Politía III. T. 4. етран. 436.

по спольку возможно вли быть мусинами (\*)» (явный, нюний нам'якъ на Авинянъ, и хитрое имъ привътиствіе); «уступи имъ въ томъ, что Гомерь величайній Повить и первый изъ трагиковъ; — но не менъе того будемъ знать, что изъ всъхъ родовъ Поэзіи должно принимать трославленіе боговъ и похвалу добродътели; если же примемъ сладкую музу пъсень и эпоса, то наслажденіе и скорбь воцарятися въ городъ на мъсто закона и общаго блага (\*\*).»

«О мильій Гомерь! Если это неправда, что третье місто ты занимаєть опть истины, ты, творящій изъ добродітели призраки, какъ мы опреділили художника; если ты разрішиль тайну, какими средствами люди могуть сділать лучте или хуже общественную и частную жизнь свою,—скажи нать, какой городь черезь тебя усовершиль жизнь свою, какъ напримірь Лакедемонь черезь Ликурга и многіе другіе города, большіе и малые, черезь своихь законодателей? Тебя же, какой городь наименуеть своимь благотворнымь законоположникомь, принестимь ему пользу? Италія и Сицилія именують Харонда, мы Солона. Тебя же кто?... Не льзя ли навеать кого? — Не думаю, отвічаль Главконь. Объ этомь не говорять даже и самые Гомериды (\*\*\*).»

Въ заключение своихъ нападковъ на Гомера и на Поэзію, Плашонъ призываешъ любишелей защищапь ее въ ошношеніи къ общественной пользъ и прибавляешъ:

«Если же ихъ усилія останутся тщешны, то мы, любезный товарищь, не поступимъ ли, какъ любовники,

<sup>(\*)</sup> Τ. 5. cmpan. 16. φιλείν μεν χρή και 'ασωαζεσδαι ως σ'ντας βελτίστους εις σ'σον δυνανται.

<sup>(\*\*)</sup> Тупть же-

<sup>(\*\*\*)</sup> T. 5. 58 m 60 cmpan.

которые, узнавии вредъ своей страсти, насильно отрывающь себя опть нея? Такъ и мы, принявши въ себя любовь къ Повзіи от самой юности, благодаря воспитанію славно учрежденных республикь, будемъ къ ней благосклонны и согласимся признащь ее за прекраснъйшую и истинную; но покамъсть она не соберется съ силами на свою защиту, станемъ остерегаться ея очарованій и постараемся снова не предаться этой дътской страсти, которую раздпляеть толпа (\*).»

Изъ всъхъ родовъ Поэзіи Плашонъ возстаетъ преимущественно противъ Трагедіи и Комедіи. На первую нападаетъ онъ въ особенности въ птъхъ случаяхъ, когда она, изображая человъка въ несчастіи, виъсто твердаго и непреклоннаго, представляетъ его слабымъ, жалующимся, и птъмъ возбуждая къ нему состраданіе, развиваетъ въ гражданахъ излишнюю чувствительность и птъмъ дълаетъ ихъ неспособными къ перенесенію несчастій. Здъсь видънъ явный намъкъ противъ Трагедіи Эврипида, которая, какъ извъстно, была изнъженною, усилила особенно стихію состраданія, и точно могла вредно дъйствовать на чувствительность гражданъ. Особенно эти слова подтверждаютъ такое мнъніе:

« Харакшеръ мудрый и спокойный, всегда равный самому себъ, не легко представить; а еслибы такой и удался Поэту, то можетъ ли онъ понравиться этимъ людямъ разнаго рода, собирающимся въ театръ? Такой образъ былъ бы совершенно противенъ ихъ всегдашнему расположеню.... Поэтъ, болъе угождающій митнію толны, разумътется, скоръе выведетъ характеры жалоб-

<sup>(\*)</sup> Т. 5. стран. 78.

ные и непостоянные, потому что легче изображать ихъ ( $^{\star}$ ). »

Такъ не могъ бы Платонъ говорить объ Эсхилъ, творцъ Промиеея. На Комедію возстаеть онъ за то, что она сообщаеть охоту къ насмъшкъ, которая изъ театра переносится и въ отношенія общественныя (\*\*). Всъ эти мъста очевиднымъ образомъ указывають на то, что мнъніе Платона произошло изъ современныхъ отношеній, въ какихъ искусство находилось въ Афинахъ.

Наконецъ, вопть этопть знаменитый приговоръ, которымъ Платонъ утвердилъ древнюю вражду между Философіею и Поэзіею (\*\*\*) и понесъ напрасную славу ненавистника сей послъдней. Мы замътимъ, что этопть приговоръ сопровождается всею утонченною и льстивою нъжностью, какою только можно было смягчить строгій смыслъ его содержанія. Мы видимъ уже по этому, что онъ произнесенъ былъ Философомъ, середи Афинъ, середи царства Поэзіи.

«И такъ, если предстанетъ къ намъ мужъ, силою искусства могущій являться многообразнымъ и подражать всѣмъ предметамъ видимымъ, и пожелаетъ онъ нашему городу представить свои творенія, — мы преклонимся передъ нимъ, какъ передъ чѣмъ-то священнымъ, чуднымъ и сладкимъ (ωροσχυνοίμεν "αν αυτον ως "ερον και δαυμαστον και ήδυν);—но скажемъ ему, что не по-

<sup>(\*)</sup> Т. 5. спран. 70 н 72.

<sup>(\*\*)</sup> Т. 5. сшран. 74.

<sup>(\*\*\*)</sup> Платонъ самъ намъкаетъ на эту древнюю вражду и на эмиграммы, которыми Поэты задъвали Философію.... το αλοιος μέν τις διαφορα φιλοσοφια τε και τοιητική (Τ. 5. страм. 16).

добаенть шакому мужу бышь въ нашенть городъ, и обливши главу его муромъ, облекши его въ шерсшь дорогую, ошоньемъ его въ другой городъ; а сами призовемъ къ себъ другаго Поэша и Миоолога не сшолько сладкаго, но болъе сшрогаго, призовемъ его для пользы, чшобы онъ словомъ своимъ подражалъ всему досшойному и совершалъ бы созданія свои въ шъхъ видахъ, какіе мы усшановили необходимыми, когда разсуждали о воспишаніи воиновъ. — Такъ посшупимъ мы, когда власшь будешъ въ нашихъ рукахъ (\*).»

Убъдимся въ шомъ, чшо эшошъ приговоръ сказанъ шамъ, гдъ было излишесшво Поэзіи, чшо шакое прошиводъйсшвіе было необходимо; чшо Плашонъ не произнесъ бы его во всякомъ другомъ мъсшъ. Философъ эшимъ разишельнымъ примъромъ убъждаешъ насъ въ шомъ, чшо кромъ исшины всегдашней и безусловной, есшъ исшина мъсшная, кошорой долженъ иногда приносишь жершву и Философъ — жрецъ исшины всемірной.

Заключинъ изложение теоріи Платона общимъ результатомъ, извлеченнымъ изъ отрывковъ, собранныхъ нами:

- 1) Опивлечение идеи прекраснаго оптъ прекрасныхъ предметновъ и оптъ другихъ идей съ нею смежныхъ.
- 2) Опредъление прекраснаго въ самомъ себъ: оно вмъснтъ съ премудрымъ и благимъ заключается въ божественномъ. Совершенная красота только въ идеъ и Богъ: на землъ она есть воспоминание.
- 3) Дъйствіе прекраснаго любовь и возвышеніе къ божеству.

<sup>(\*)</sup> Т. 4. спіран. 150.

- 4) Прекрасное само въ себъ нравсивенно.
- 5) Источникъ Ноэзін божественное вдохновеніе. Чтобы судить о ней, надобно принять вдохновеніе отъ Поэта.
- 6) Поэзія по вившней формв изложенія двлишся на Эпосъ, Лиру и Драму; но внушреннее различіе родовъ основано на харакшерь вдохновенія поэшическаго.
- 7) Нъсколько рапсодическихъ мыслей о Поэми, и особенно мысль о Трагедіи, какъ главномъ родъ Поэми, и о Гомеръ какъ родоначальникъ Трагиковъ.
- 8) Повзія въ общества должна соотпацистивованнь его цели, а не двистивовань самопально. Эна мысль истекала изъ современнаго состоянія Повзів въ Аон-нахъ.

## 3) Учение Аристотеля о Поэзи.

Мы переходимъ къ эшой знаменишой Пінпикъ Аристопеля, конторая важна была не столько въ древности, сколько въ новомъ міръ по своему огромному вліянію. Странно, что изъ двухъ великихъ Философовъ Греціи, самое могучее дъйствіе на новую Европу произвелъ Аристопель, не смотря на то, что идеальное ученіе Платона болье согласовалось съ Христіянскимъ духомъ. Причину эттого должно положить въ догматическомъ характеръ ученія Аристопелева и въ слабости ума человъческаго, котторый любитъ подчиняться строгому правилу и предпочитаетъ его живой мысли, передаваемой рапсодически. Одержимый всегда безпокойнымъ стременіемъ къ истинъ, умъ человъческій радъ стадохъ

нушь на какомъ нибудь определения, конторое, по видимому, уловляенть ее въ несколькихъ словахъ. Ему бываешъ пріянно, когда извъсшную науку заключашъ для него въ опредъленныя, со всъхъ сшоронъ обозримыя логическія формы и скажушъ ену: исшина вся здысь. Вошъ почему Аристопель, очарованиемъ своихъ догмашовъ, сильнъе двиспровалъ на умъ человъческій, чъмъ учишель его, рапсодическій въщашель живой испины. Но если умъ человическій слабъ и охопино покоряещся границамъ правилъ, що съ другой стороны онъ обнаруживаемъ силу свою непремъннымъ прощиводъйствиемъ. Протествъ ума бываешъ всегда слъдсшвіемъ правила на него наложеннаго. Догманическая Піншика Ариопошеля служила кодексомъ въ древнемъ Римъ, въ новой Иппалін, во Франціи, Англін и даже сначала въ Германіи, съ разными примъненіями, вездъ играя особую ролю; но наконецъ вызвала прошиводъйствие и новую шеорие Поэзін.

Арисшонель родился за 384 года до Р. Х., умерь за 321 г. (\*). Въ що время Арисшофанъ былъ уже близокъ къ своей смерши. Слъдоващельно, Поэзія Греціи совершила всъ свои роды и почши умерла въ лицъ послъднято своего предсшавищеля, когда родился сисшемащическій излагащель ученія о Поэзіи. Семнадцащильщимъ юношей, пришелъ Арисшошель къ Плашону и сдълался ученикомъ его. Въ шеченіи двадцащи льшъ, онъ учился у Илашона, до самой его смерши, и пошомъ кончивъ воспишаніе Александра, на цяпидесящомъ году жизби, нослъ шакихъ общирныхъ и многольщимъ пригошовле-

<sup>(\*)</sup> Олимп. 99, I-й годъ — Олимп. 114, 5-й годъ.

ий, всиупные въ званіе учиноля Филосовін въ Асы-

и Изъ сочиненій. Арисиюнеля видно, что онъ многими машеріялами обязанъ учищелю своему, Плашону; но все вывель онъ изъ другаго прошивоположнаго начала и всему даль новую форму изложенія. Нъкоторые древніе нисашели, между прочими Эліанъ, разсказывающь о раздорахъ, бывшихъ между идеалистомъ учителемъ и реалиспомъ ученикомъ; но крипники ушверждающъ, чию сін разсказы не заслуживаюшь втроящіл. Не смотря на шо, изъ многаго явно, чию эшо несогласіе сущесшвовало. Плашонъ, упоминая обо всъкъ любиных ученикахъ своихъ, нигдъ не приводилъ имени Аристошеля; наслёдникомъ по смерши и цервымъ ученикомъ своимъ объявляенъ неизвъсшнаго Спевзициа. Аристошель, въ своихъ сочиненіяхъ, шоржесшвующимъ шономъ приводишъ нъкошорыя положенія Плашона и невърно излагаешъ ихъ (\*).

Эмпирическое начало, ошъ кошораго ошправился Арисшошель въ своей сисшемъ Философіи, могло имѣшь зародышь свой, какъ думаешъ Теннеманъ, въ шомъ, чио Арисшошель, сынъ врача, съ самаго дъщства, началъ заниматься Медициною и Есшественными науками. Онъ совершенно ошвергъ ученіе Плашона о врожденныхъ иделкъ, и ушвердилъ, чио человъкъ все пріобрѣшаешъ опынюмъ и чувствомъ, чшо умъ человъка есшь голал доска, на кошорой опышъ връзываешъ впечашльнія предмешовъ. Съ эщимъ эмпирическимъ началомъ, какъ иы увидимъ, согласно и ученіе его о Поэзіи, кошорое основалъ онъ на подражащи природъ, объяснивъ его изъ способносши подражащь, врожденной человъку.

Величайшую заслугу оказаль Аристопель въ отношени къ Логикъ Платонъ долженъ быль борошься съ Со-

<sup>(\*)</sup> Geschichte der Philosophie von Tennemann. HI T. 1801. cuppas. 3%.

евеннами, и жедая разручнить ихъ Діалектинку, нападаль на нихъ, ихъ же собсивенныхъ оружісиъ. Ариспомедь былъ призванъ созидань на июмъ, чио уже сокрушилъ его учинель. Ученіе о силлогизмахъ онъ основаль на законахъ мышленія и вычислиль ихъ виды, — попіомъ эни прочныя начала Логики примъниль ко всёмъ наукамъ, какія существовали въ его время и котторыя всё онъ обилъ своимъ умомъ всеиспьппующимъ. Вотть почему ученіе его получило характерь стройно догманическій. Въ числё наукъ, систематически обработнанныхъ и догматически изложенныхъ Аристопелемъ, были Риморика и Піншика.

Съ перваго поверхноспиаго взгляда, ученіе Аристопеля о Поэзін отличается отъ ученія Платона итъмъ, что онъ не входитъ ни въ какія особенныя психологическія изследованія, не возвышается до ученія о красопть вообще, объ источникь ея въ душъ человъческой. Нъшъ, онъ видишъ прекрасное уже въ явленіи; онъ не вдаешся въ психическую, идеальную сторону искусства, но разсматриваетъ болъе шехнику, вникаетъ въ подробности исполнения, преподаеть для нихъ правила, котпорыя извлекъ самъ изъ опышныхъ наблюденій надъ произведеніями Греческой Поэзіи. Пошому Піншика Аристопеля имъетъ харакшеръ догмашическаго кодекса. Но не смотря на то, что теоретикъ травила свои основываеть на опытныхъ наблюденіяхъ, нигдъ не видно, чтобы онъ любилъ Поэзію и наслаждался ею. Платонъ изгонялъ Поэтовъ изъ Республики, но это пошому, чио онъ самъ въ юносии слишкомъ любиль ихъ искусство, самъ подвергался его сильному вліянію вибсить съ своими согражданами. Плагнонъ исиънпаль на себъ то вдохновение, котторое, по его

же слованъ, должно приняпъ опъ Поэта для щого, читобы судить о немъ. У Аристопеля этого вдохновенія не было. Вотъ причина и той сухости изложенія, которынъ его Пінтика опличается.

Митенія ученыхъ объ эшомъ сочиненій различны. Иные полагающь, что это есть ОДИНЪ ко опрывокъ изъ большаго сочиненія, котторое, какъ извъсшно, было написано Ариспошеленъ въ **трехъ** книгахъ. Другіе коворять, что это отрывокъ не изъ самаго оригинала, а изъ одного извлеченія, кошорое кщо-що сдвлаль для себя. Гошфиндъ Германиъ, написавций комменцарій къ Піншикъ Аристотеля, держится того мнанія, что она есть крапікій эскизь или абрись часпіц шого пируда, котпорый Аристопиель намерень быль исполнить въ видъ болъе общирномъ. Всъ филологи согласны молько въ одновъ, чно некснъ эпого сочинения чрезвычайно шемень и запушань. Германнь особенно въ своемъ предисловіи жалуется на невъроятное разногласіе кодексовъ. Странно, что на Піштику не осталось никакого комментарія от перипатетиковъ, тогда какъ на всъ прочія сочиненія Аристопеля существующь подробные древніе комментаріи. Новышие напрошивь чрезвычайно ирилежно занимались имъ и написали много шолкованій, начиная съ Араба Аверроэса (\*).

<sup>(1)</sup> Aristotelis de Arte Poetica Liber cum commentariis Godofredi Hermanni. Lipsiae. 1802. Sunt enim, qui hunc libellum adumbrationem esse existiment partis eorum, quae Aristoteles postea libris illis de arte poëtica copiosius fuerit explicaturus. Huic sententiae, quam ego meam feci, breviter argumenta dicam... Αριστοτέλους ωερί ωσυτικής. Aristoteles von der Dieht-

Съ перваго вогляда на содержаніе этного сочинетія (\*), можно видъть, что все оно почти исключинельно посвящено птеоріи Трагедіи и что о прочихъ родахъ Поэзін говорится только относительно къ этному главному реду, потому что изъ 27 главъ, на которыя раздълена Пінтика, 17 заняты теоріею Трагедін. Если мы съ этной точки зръпія взглявемъ на Пінтику Аристописля, що она представить намъ полное цълое и откроетъ новое отношеніе, которое было между теоріею Поэзін и развитіемъ этного искусства въ Греціи, отношеніе, изъ което самая Пінтика Аристописля предстанентъ вамъ въ свыть болье ясномъ.

Поэзія Греческая какъ будтю вся въ развитім своемъ стремилась къ шому, чтобы создать высшее свое произведеніе—Трагедію, котторая заключила въ себв всъ стихіи искусства и виъсть олицетворила передъ Греками идеалъ поэтическаго совершенства, по ихъ объ немъ понящію. Эпосъ и Лира совокупи-

kunst. Text mit Uebersetzung und Anmerkungen von Carl Herrmann Weise. Merseburg. 1824.—Histoire de la littérature Grecque profane, par Schoell. Seconde édition. 1824. Tome 5-ème. стран. 275.—Ueber dramatische Kunst und Litteratur. Vorlesungen von Aug. Wilhelm von Schlegel. Heidelberg. 1817. 2-ter Theil. спран. 81.

<sup>(\*)</sup> Оно заключаенть въ себъ 27 главъ. — Вошъ ихъ содержавие:

1) Различие искуссивъ по способу подражания и существенное опъличие Поэзин опъ другихъ искусствъ. 2) Чему слъдуетъ подражанть въ Поэзин? 3) Какимъ образомъ можно подражатъ?

4) Происхождение Поэзин и раздъление на роды. 5) Различие Эпопен оптъ Трагедин и Комедин. Главы 6—22). О Трагедин во всей подробности. Гл. 23—26). Объ опъличи Эпопен оптъ Трагедии, или объ Эпопев относнительно къ Трагедии. 27). О тпомъ, чито Трагедия выше Эпопен.

лись въ Трагедіи: первый предложиль ей богатению своихъ мноовъ и пинлические харакшеры, запечапільнные національноспію; вторая дала своя разнообразные метры, и возвышенныя чувства и нькли: Трагедія была взаныною дружбою эшихь двухъ родовъ, изъ кошорыхъ ни одинъ не могъ вполив олицениворины идеала художеснивеннаго совершенонна. Сей идеаль, въ ониописнии къ формъ искуссива, заключался для художника Грека въ нераздъльномъ слитии двухъ главныхъ спихий: единства и полноты. Эпосъ представляль Греку блистапиельную полношу въ разнообразномъ богашешвъ своихъ мисовъ, но аща полноша чуждалась единсшва, кошорому препяшспівовали безпрерывные эпизоды. Лира могла имънь единсшво чувсшва, но она чуждалась дъйсшвія, и вся, живучи въ оптрывкахъ, вовсе не ногла имъпъ полношы эпической. Трагедія, одна, соединила въ себъ и то и другое, и подчинившись строгимъ правиламъ художественнаго смысла Грековъ, правиламъ невозможнымъ для другихъ родовъ, олицешворила для нихъ идеалъ поэшическаго совершенства. Аристотель быль выразителемь этого сознанія древнихъ Грековъ. Вошъ почему онъ поставилъ Трагедію въщомъ всей Поэзіи Греческой и правила ея приивниль пошомъ къ другимъ родамъ, особенно къ Эпопеъ, словомъ, поставилъ Трагедію нормальнымъ шипомъ поэпическаго совершенства. Вошъ значеніе Піишики Аристошеля и современное отношеніе ея къ Поэзіи Греческой. Вся теорія Поэзіи древнихъ развилась изъ шеорін Драмы, какъ произведенія окончащельнаго. Подробное раскрышіе сочиненія Аристошеля совершенно убъдишъ насъ въ эшомъ. У Платона, который называль Гомера родоначальникомъ всъхъ трагиковъ и первымъ изъ нихъ, мы видимъ тоже мнъніе, что Трагедія есть выспій родъ Поэзім и что она зачалась еще въ первомъ Поэтть Греціи, Гомеръ. Этть слова Платона сильно подкръпляюниъ мое миъніе и показывають, что учинель имълъ предчувствіе той теоріи, которую въ подробности развиль ученикъ. Пінтика Горація служить мнъ также опорою, потому что и она вся преимущественно касается Драмы. Если мы взглянемъ на Аристотелево сочиненіе съ этой точки, що увидимъ, что оно совершенно полно и что оно представляетъ всю теорію Поэзім древней, которая состояла почти вся въ теоріи Драмы, примъненной и къ другимъ родамъ.

Присшупинъ къ подробному разбору сочиненія.

## Происхождение Поэзии.

Аристотель генешически опредъляетъ намъ Поэзію, объясняя ея происхожденіе. Онъ приписываетъ его двумъ физическимъ причинамъ: первая причина, говорить онъ, есть способность подражать, врожденная человъку отъ природы и замъчаемая въ немъ издътства; тымъ и отличается человъкъ отъ прочихъ животныхъ, что онъ есть существо самое подражательное и что самыя первыя познанія получаетъ онъ посредствомъ подражанія (\*). Вторая



<sup>(\*)</sup> Γ. η. Τό τε γάρ μιμεισδαι σύμφυτον τοις 'ανδρώποις 'εχ πάιδων 'εστί (χαι τόντω διαφέρουσι τῶν άλλων ζώων, ο τι μιμητικώτατον 'εστι, χαι τὰς μαδήσεις ποιειται διὰ μιμήσεως τὰς πρώτας).

причина еспть удовольснивіе, конторое находинть человъкъ, разсиантривая чино нибудь подражащельное; самые ужасные предменны въ подражавіи спіановліпся пріяшны (\*). Этю удовольствіе имветь причину въ склонности врожденной человъку учиться, узнавать предмены по признакамъ. Не одинъ Философъ, но и толпа вкушаешъ сіе наслажденіе, видя знакомые предмены въ художественномъ подражании и размышляя о нихъ (\*\*). Первая мысль о происхождения Поэзін совершенно согласна съ ученіемъ Аристопеля о пріобръщаемыхъ идеяхъ: мы видимъ, что въ искусствь онъ ничего не оставляеть творению духа человъческаго. Объяснивии Поэзію изъ этного испочника подражанія, Ариспопель нигдъ не говоришъ о шомъ свободномъ, божеспвенномъ вдохновеніи, которое, по мнинію Платона, нисходить отъ Музъ къ Поэту, а отъ Поэта сообщается слушашелю. Онъ какъ будшо не признаешъ эшого вдохновенія. В торая мысль о наслажденіи подражаніемъ показываешъ, что Аристопель вовсе не постигаль свободнаго художесшвеннаго наслажденія, ко-

<sup>(\*)</sup> Мы припомнимъ это замъчаніе Аристопісля при разборь теорін Башпіё и увидимъ до какой крайности довель онъ его, заключивъ, что предметы ужасные въ искусствъ пріяннье чъмъ прекрасные.

<sup>(\*\*)</sup> Γ. 4. αιτιον δε και τούτου, ότι μανδάνειν 'ου μόνον τόις φιλοσόφοις η διστον, αλλα και τόις αλλοις όμοιως. 'αλλ' 'εωι' βραχν κοινωνόυσιν 'αυτόυ. δια γαρ τόυτο χαι ρουσι τας 'εικόνας όρωντες, ότι συν βαίνει δεωρόυντας μανδάνειν και συλλογίζεσδαι, τί εκαστον διον, ότι συτος 'εκείνος.

торое сильно двистивовало на Плангона, и какъ Философъ, видвлъ въ искуссивъ предменть изученія и самое наслажденіе інолиы объясняль изъ этой же общей всъмъ склонности учинься и сравниваны предметы. Философъ въ Аристопиель мыпалъ Эсинетику; мы увидимъ и послъ повтюреніе щого же явленія въ новъйтихъ Философахъ, котюрые, не опнущавнии никогда наслажденій искусства, брались излагань его теорію.

Всякая сиспиема, при исключищельносии какого нибудь односторонняго начала, дълаетъ нотомъ усшунки, и сама себъ какъ будшо проинворъчинъ. Мы видъли это у Платона, котторый въ Федрв и Іонъ даешъ началомъ Поэзін божественное творческое вдохновеніе, а въ Республикв, разсматривая искусство относительно къ исполнению и къ истинь вещественной, называеть его призракомъ, подражаніемъ несовершеннымъ. Такъ и Ариспоппель, заключивъ его въ върномъ подражании предмешамъ вившинить и самое наслаждение въ сравнении коини съ оригиналомъ, допускаешъ пошомъ, какъ видно изъ нъкошорыхъ главъ Піишики, идеализацію. Во 2-й говорипть онъ, что можно предсшавляшь харакшеры людей: или лучше нежели они сушь въ дъйспівительной жизни (какъ напр. въ Эпосъ и Трагедіи), или хуже, какъ нъкоторые Комики, или наконецъ шакими какъ они сушь. Гомеръ, высшій изъ Поэтовъ, и Полигнотъ, первый изъ живописцевъ, предсшавляли людей лучшими. Изъ эшого видно, что Аристотель допускаетъ идеализацію въ Поэзін, и допускаешъ ее даже въ Комедіи, говоря, чиго она

представляеть людей худтими, нежели они суть (\*). Если онь позволяль живые портреты людей какъ они суть, то въ этомъ должно видъть упадокъ современнаго искусства: въроятно, при Аристопель начиналась уже Комедія новая, которая нашла потомъ своего совершенствователя въ Менандръ, склонившемъ Поэзію къ точному изображенію дъйствишельности.

Эта мысль объ идеализаціи искусства еще яснъе выражена въ 9-й главъ, гдъ Аристотель объясняетъ различіе Поэта отъ Историка. Я приведу ее.

«Изъ сказаннаго явно, что дъло Поэта: передавать не то что случилось, а то что могло бы случиться, те. е. возможное по въроятию и необходимости. Поэтъ отличается отъ Историка не тътъ, что первый выражается мърною ръчью, а вторый ръчью чуждою мъры. И сочинения Иродота можно бы было переложить въ стихи, но и въ спихахъ, какъ и безъ стиховъ, они останутся исторіею. Тъмъ отличается Историкъ отъ Повта, что первый выражаеть то, что случилось, а вторый, что могло бы случиться. Потому Поэзія болье заключаеть ек себъ философіи (\*\*) и важнъе созерцаеть предметы, чъмъ Исторія. Поэзія изображаеть болье общее (въ связи); Исторія напрошивъ часщное (въ отдъдьности): (\*\*\*) общее —

<sup>(\*)</sup> Γ. 2. 'Εν τή ἀυτή δε διωφορά και ή τραγωδία τρος την κωμωδίαν διέστηκεν ή μεν γὰρ χείρους, ή δε βελτίους μιμείσ και βουλεται τών νύν.

<sup>(\*\*)</sup> Поглому что въ Поззін естів идел.

<sup>(\*\*\*)</sup> Эщо въжное мьсто переводчики передають различнымь образомь. Воть оно въ подлинникь: η μεν γάρ τουησις μάλλον τα καθόλου μέν, η δ υστορία τα καθ εκαστον λέγει. Лессингь: Denn die Poesie geht mehr auf das Allgemeine, und die Geschichte auf das Besendere. Германиь слъдуеть Лес-

это значить, что Поезія ощгадываецть, что кому приходишся говорищь или дълашь по въроящію или необходимоспи: вошь почему Поэзія любишь изобрышать имена. Изображашь часшное, значишь изображашь що, чшо именно сдълаль или претерпълъ Алкивіадъ. На Комедіи это можно ясно видель: Комики, сочинивши мивы по верояшію, даюшь лицамь случайныя имена, и посшупаюшь не шакъ какъ ямбические поэшы, кошорые держашся часшностей. Въ Трагедіи, правда, предпочитаются историческія имена: причина ша, что возможное бываеть убъдишельнъе, а ию, чио никогда не было, мы счищаемъ невозможнымъ; що же чио было, разумъещся, що и возможно: будь невозможно оно, - оно бъ и не случилось. Но и въ самыхъ шрагедіяхъ, по большей часши, шолько одно или два имени извъсшныхъ; прочія же изобръщены; -въ иныхъ же и ни одного испорическаго имени, какъ напр. въ Агаеонъ Анеел, гдъ и собышія и имена, все **ΒΡΙΜΡΙΜΊ ΕΙΟ** (τα τε τε δαλ πατα και τα οπο πατα τι ετερίпта (\*); а Трагедія не менье шого нравишся. И щакъ вообще никакъ не льзя положищь, чтобы следовало предпочинань всегда исторические миом. Это было бы даже смішно, пошому чию и извісшные мины извісшны

сингу: Poesis enim magis generalia, historia singularia narrat. Вейзе описнупаенть: Denn die Poesie schildert mehr die Begebenheiten im Zusammenhange, die Geschichte mehr im Einzelnen. Мин кажения, объ эни мысли вышекають другь изъ друга поизому я и соединиль ихъ амесить.

<sup>(\*)</sup> Въ эшомъ мѣсив особенно замъчашельно значение глагола тосе́ю въ ясномъ и опредъленномъ смыслъ: вымышллю, изобривного, творю, — и опсюда значение слова тостту, Поэпъ, шворецъ. Слово смирту, напропивъ, означаетъ подражателя. Прошивоположное значение эпихъ двухъ словъ какъ будщо филологически указываетъ на два прошивоположныя воззрънія Грековъ на искуссиво.

межногимъ, а равно всъмъ досшавляюмъ удовольствие (\*). »

Изъ вшото опірывка мы видимъ во первыхъ, что Аристопель не полагаль Поззіи въ простюмъ механическомъ копированіи событій жизни, а напрошивъ въ свободномъ изображеніи событій вымышленныхъ, нодъ условіємъ возможности и необходимости, конюрыми условливается истина искусства; во вторыхъ, что Аристопель ясно различаетъ миоъ, событіе поэтическое, возможное (τὰ δυνατὰ), оптъ факта, событія историческаго, случившагося (τὰ γενόμενα) (\*\*), различаетъ ихъ, какъ общее оптъ частнаго, посредствомъ связи, которая заключается въ идеъ и даетъ единство поэтическому произведенію, чего Исторія не имъетъ. На этомъ единствъ миоа, какъ мы увидимъ, Аристопель основываеттъ совершенство Трагедіи.

Наконецъ въ 26 главъ о погръшностияхъ прошивъ Поэзіи, Аристотель говоритъ, что онъ могутъ быть или противъ искусства или противъ природы. Первыя онъ ставитъ гораздо важнъе вторыхъ.

«Маловажнъе оппибка живописца, который не будетъ знатъ, что самка оленя не имъетъ роговъ, и изобразитъ ее съ рогами, нежели когда изобразитъ ее дурно.»

<sup>(\*)</sup> Весьма замечашеленъ во 2-й части Драмашурги Лессинга переводъ этного отпрывка изъ Аристопиеля, снабженный его собственными примечаніями. Lessings sämmtliche Schriften. Berlin. 1805. 25 Т. стран. 276 — и далее.

<sup>(\*\*)</sup> Γ.Α. 9. Φανερον δε 'εκ των 'ειρημένων, και' "στι ου το τὰ γενόμενα λέγειν, τουτο τοιητου "εργον 'εστίν, 'αλλ' δια αν γένοιτο, και' τὰ δυνατά κατὰ τὸ 'εικός, "η τὸ 'αναγκάιον.

Овисюда видно, чию **Арисиюнием** не смоивремъ на искуссиво, какъ на одну шолько върную копію съ ирироды.

Изъ всего изсладованія нашего мы видимъ, чию начало, приняшоє Арисшошелемъ для искуссива, не могло бышь иное, ибо исшекало прямо изъ главнаго начала всей его философіи; но разсмащривая опышнымъ образомъ искуссиво, онъ не могъ не заманилинь, чию явленія его не подходящъ совершенно къ началу, имъ посшановленному, и пошому Ариспющель нашелся принужденнымъ сдълащь уступку и допусшить идеализацію въ искуссивъ.

#### Раздъление искусствъ и Поэзи (\*).

Искусства и Поэзія раздъляются на роды по средствамъ или орудіямъ подражанія, по способу подражанія и по свойству изображаемыхъ предметовъ. Средства или орудія суть во первыхъ: образы и краски, во вторыхъ: голосъ (отсюда искусства образовъ, искусства звуковъ). Искусства звучныя имъютъ три орудія для подражанія: риемосъ, слово и гармонію, которыя служатъ имъ или порознь или смъщанно. Искусства флейты и кинары употребляютъ гармонію и риемосъ; пляска одинъ риемосъ безъ гармоніи (\*\*); эпосъ—или простое слово

<sup>(\*)</sup> T.a. 1. 5. m 4.

<sup>(\*\*)</sup> Въ пляскъ Аристопель видипъ ваятельное соединение образовъ скульнинуры съ рнемосомъ, что можно усмотръпъв изъ этого замъчательнаго выражения: διά τῶν σχηματίζομε ναν ρυλμῶν μιμιουνται και η Ση και ταίξη και το ραξεις.

пли метрическое или то и другое вивств; въ ппыхъ родахъ Позаіи этт средства, т. е. ризмосъ, метрическое слово и музыка, соединяются, какъ напр. въ дивирамбахъ, номахъ, трагедіи и комедіи. — Однако метръ и всв этт наружныя средства не служатъ къ главному, существенному отгличію искусства вообще: оно заключаєтся въ подражательномъ изображеніи. Изъ всего эттого раздъленія искусства по орудіямъ видно, что у древнихъ не было строгаго разграниченія между Поэзією, Музыкою и Пляскою; что всь этть искусства принадлежали къ одному большому отдълу и строго не различались, потому что соединяли свои средства въ выстихъ родахъ Лирическая Поэзія и Драма не могли обойтись безъ Пляски и Музыки.

По способу изложенія, Поэзія раздъляется на повъствовательную, когда все говорится от имени Поэта, или драматическую, когда выводятся и дъйствують другія лица, или смытанную, когда Поэть то говорить от себя, то заставляеть говорить другихъ, какъ напр. Гомеръ (\*).

По свойству представляемыхъ предметовъ, искусства раздъляются на шакія, которыя представляютъ предметы благороднейшими, нежели онъ суть въ природъ, или низшими, или равными. Это можетъ быть во всъхъ родахъ искусства, не въ одной Поэзіи. Въ этомъ главное отличіе Трагедія отъ Комедіи—и вся Поэзія можетъ быть раздълена на трагическую и комическую. Изложивъ эту мысль во 2-й главъ своей Пінтики, Аристотель подробнъв

<sup>(\*)</sup> Pa. III.

развиваенть ее въ 4-й, проводинть черезь всв роды Поэзін и находинть во всяхь эту противоположность трагическаго съ комическимъ, начиная съ самаго происхожденія Поэзін. Онъ полагаенть, что еще до Гомера было уже это различіе, хотя не можеть привести историческаго примъра: онъ выводить это,
такъ сказать, а ргіогі. Искони, при самомъ началь своемъ, Поэзія раздълилась на два противуположные рода по особеннымъ свойствамъ ея первыхъ творцевъ, т. е. по способу ихъ воззрънія на предметы.

« Люди важные представляли благородивйшія дъйствія и лица; люди *шутливые*, напрошивъ, посредствомъ игръ и шутокъ, изображали дъйствія людей низшихъ (\*)....»

У Гомера находимъ съ одной стороны Иліаду и Одиссею, съ другой Маргита (\*\*), который къ нимъ относится какъ Трагедія къ Комедіи. Эта противоположность выражается и въ разной формъ стиха: экзаметръ и ямбъ ("ωμβος отъ 'ωμβίζειν, что значитъ подсмъиваться, тупинть) (\*\*\*). Эпосъ важный, при конечномъ развити Повзіи, обратился въ Тра-

<sup>(\*)</sup> Γκ. 4. δι μεν γαρ σεμνότεροι τας καλας εμμούντο πράξεις, και τας των νοιόντων. δι δε εντελέστεροι, τας των φαύλων, πρώτον ψόγους ποιούντες, ωσπερ ετεροι υμνους και εγκώμια.

<sup>(\*\*)</sup> Μαργειπε—κομινεςκιά θπος», πρωπικοιβαεμβιά Γομεργ. ο γάρ Μαργέιτης 'ανάλογον έ'χει, ω'σωερ' 'Ιλιώς και' 'Οδύσσεια ωρός τὰς τραγωδίας, ο υτω κοι' συτος ωρός τὰς κωμωδίας.

<sup>(\*\*\*)</sup> διο και 'ιαμβείον καλείται νύν, ότι 'εν τω μέτρω τόντω 'ιαμβιζον 'αλλήλους. και 'εγένοντο των ωαλαιών οι μέν ή ρωκών, οι δε 'ιώμβων ωοιηταί.

гедію; Эпосъ шушливый или ямбы въ комедію. — Трагедія образовалась изъ диопранбовъ, произносимыхъ изустно; Комедія изъ пъсень фаллическихъ, (роддіжа), безстыдныхъ и вгривыхъ. Отсюда видно, что и въ лирической Поэзіи, котторая послужила ирянымъ исшочникомъ для драмы, находяшся шакже двъ прошивоположныя стихіи: трагическая и комическая. Такимъ образомъ взглядъ свой на Трагедію и Комедію, какъ два прошивоположные вида, въ которыхъ окончательно развилась Греческая Поэзія, Арисшопель обращиль и на прочіе ея роды, и раздълилъ ихъ на двъ стороны, соотвытствующія двумъ сторонамъ жизни, которыя у древнихъ превосходно выражались двумя масками: прагическою и комическою. Если мы простыя слова Аристоппеля переведемъ на современный намъ ученый языкъ Піншики, що откроетися новая схема глубокомысленного подразделенія прехъ главныхъ родовъ Поэзіи на виды, согласно двумъ стюронамъ человъческой жизни. Замъшимъ, чщо эща схема не подойдень во вськь опинониенияхь къ видамъ новоевропейской Поэзін, которая опланается сившенісиъ родовъ; но совершенно выразиль намъ видовое дъленіе Поэзін Греческой, коннорая, какъ извъсшно, ръзко ощавляла сшихио шрагическую ошъ комической во всъхъ родахъ своихъ. Эта схена приносишь честь аналитическому уму создателя Греческой Піницки и можешъ занящь досшойное мъсто въ заключении Исторіи Позвін Греческой, какъ оправданіе факта въ сознанія Философа.

Жизнь.

Важносить.

IIIymka.

Эпосъ.

Эпосъ важный.

Эпосъ шуппливый.

Лира.

Диоирамбы.

φαλλικά (\*).

(Гимны, Еужейма).

Драма.

Трагедія.

Комедія.

# Трагедія, какъ вънецъ Поэзіи и идеалъ поэтическаго совершенства.

Устроивъ это раздъленіе, Аристотель немедлено начинаетъ излагать теорію Трагедіи и Комедіи и указьваетъ тівмъ на главный предментъ своего сочиненія. Объ Эпопев говоринтъ онъ мимоходомъ, что она почти во всемъ сходна съ Трагедіею, за всключеніемъ размъра и долготь времени; что внутреннія составныя части, содержащіяся въ Эпопев, всв заключаются и въ Трагедіи; но обратно не льзя сказать ибо Трагедія имветъ сверхъ того стихіи, комхъ нънгъ въ Эпопев. По этому, кто разумъентъ судить о достоинствахъ и недостат

<sup>(\*)</sup> Фаллическія пізсни Грековъ были въролінно въ родь личныхъ, площадныхъ сапиръ. На языкъ ново-еврошейской Позвін можно бы назващь впюцъ родь Лирики Сапирою, конюрая предспавляеть ея другую створону, какъ Комедія въ Драмѣ, и должна бы быть давно принята въ родъ лирическій, пюгда какъ до сихъ поръ стои птъ въ рядахъ Дидактички. Весьма замѣчатиельно, чето многіе Лирики были Сапиршками: Горацій и Державинъ, конюраго яныя Оды супъ правильнье сяпиры, служать образцами. Дантъ въ своей Поэмѣ частю изъ Лирика переходитъ въ Сапирика. Я уже намѣкалъ на эту мысль въ моемъ социненіи о Дантъ (Учев. Записки. 1854. Эстепническій разборъ Божественной Комедів).

нахъ Трегедін, шонгь моженть судинь и объ Эпопев. Тажинъ образонъ Ариспошель предупреждаенть, чно шеорія Эпоса вся заключаенся въ шеоріи Трагедін, и пошому совершенно предаентся изложенію сей послъдней.

«Трагедія есшь подражаніе дійствію важному в совершенному, иміющему величину (μίμησι; τορόξεως στουδαίας και τελέιας, μεγεβος εχουσης), подражаніе, которое совершается украшенными языкоми, приспособленными ки отдільному свойству катарій ел части, посредствоми дійствующихи лиць, а не разсказа, и состраданієми и ужасоми производить очищеніе движеній нашего духа.»

Пошомъ излагающся части Трагедін: миоъ, характеры, мнънія лицъ, выраженіе, мелопея, внъшнее украшеніе.

Важнъйшая изъ эшихъ часшей есшь миеъ или совокупленіе дъйсшвій (σύστασις των τεραγιασίων): пошому что Трагедія есшь изображеніе не людей самихъ, но дъйствій, жизни, счастія и несчастія: ибо счастіе все въ дъйствіи. По этому цъль Трагедіи не характеры, а дъйствіе. Характерами опредъляются свойства людей: дълами рышается ихъ счастіе или несчастіе. Люди дъйствують не для того, чтобъ выказывать свои характеры; напрошивъ, характеры имъ нужны для дъйствій. Безъ дъйствія ныть Трагедів; безъ характеровъ она еще можеть быть, какъ на пр. Трагедів большей части новыхъ писателей (\*). И такъ начало и душа Трагедів — миеъ, новюмъ характеры (\*\*).

<sup>(\*)</sup> Γ. 6. ανευ μεν γαρ ωράξεως ουκ αν γένοπο τραγωδία. ανευ δε ηδών, γένοπ αν. αι γαρ τών νέων τών ωλείστων, 'αηδεις τραγωδία είσί.

<sup>(\*)</sup> αρχή αεν ουν και στον ψυχή ο μυβος της τραγωδίας. δεύτερον δε τα ήβη.

Не вызя не остинивникся на эпомъ превоснодномъ опредълени Драны, котторое до опиъ поръ изумлленъ насъ свесто върностью.

Объяснивши, что главная сущность Трагедіи заключается въ дъйствіи, Аристопель первое вниманіе свое обращаеть на що, какимъ образомъ оно должно совокупляться — и главными условіями его полагаетъ: единство и полноту.

Глубокомысленный наблюдатель природы замвмиль, что все прекрасныя ся живыя произведенія вивидають въ себъ непремьнно эти два свойства: все прекрасное въ мірь являеть для него величину и порядокъ, т. е. полноту и единство, и это возэрьніе свое отъ предметовъ природы переносить Философъ и на предметы искусства. Воть это замъчательное мъсто, которое особенно ручается намъ въ томъ, что сочиненіе, разбираемое нами, принадлежить Автору Исторіи животныхъ.

«Прекрасное, наблюдаемъ ли мы его въ прекрасномъ мивошномъ или въ другомъ какомъ предмешъ, сосшо-ишъ изъ нъсколькихъ часшей, въ коихъ должно бышь не полько правильное расположеніе, но и опредвленная, не случайная величина: ибо прекрасное состоите ев величинъ и порядкъ (то устр ходо», "гу деує за ход то уст за тот пошому самое маленькое живониное не можентъ бышь прекрасно: взглядъ на ного исчезаентъ въ нично, совершаясь въ непримъщномъ времени; не должно бышь оно и чрезвычайно велико: ибо у созерцающаго живошное, во время созерцанія, исчезаентъ единое и цалое (є у ход то облог): шакъ на пр. если бы живошное было въ шысячу стадій.—Подобно какъ шъла в живошныя должны имъщь величину, легко обозримую,

ниять и мины должны имень длину, конворую легко бы было общинь намящью. По эщому дейсшвіе для Трагедін луншее еснь що, кошорое велико, скольно можно, и вмесше съ шемъ легко обозримо.» (\*) — «Какъ въ другихъ подражащельныхъ искуссшвахъ всегда подражаешся чему нибудь единому, шакъ и миеъ (въ Трагедіи), какъ подражаніе дейсшвію, долженъ подражань дейсшвію единому и шакъ совокупно целому во всехъ частяхъ своихъ, что пересшановкою или ошнящіемъ какой либо части пошрясалось бы и разрушалось самое целое (\*\*\*).»

Мы видимъ опісюда, что единство и полнота: вотть условія художественнаго совершенства и краеугольные камни Пінтики Аристощеля. Прекрасное сравненіе съ живопіньть показываетть, что испытащель природы заметиль въ ней атть условія прекраснаго и перенесъ ихъ на искусство Греческое, конторое всеми своими произведеніямя отвечало на законъ его; но идеалъ совершенства въ этомъ отношеніи олицетворился ему въ Трагедіи, котторую и назваль онъ представленіемъ действія единаго и цълаго, имеющаго величину, разумъя подъ цъльтив то, что содержить начало, средину и конець.

Примъняя теорію Трагедіи къ Эпопев, Аристотель требуеть и отть сей послъдней того же самаго единства и пълости въ дъйствіи и выражается опять любимымъ своимъ словомъ: ο στα ερ ζούν ε ν ο λον. да будетъ она, какъ живое существо, единое

The second secon

<sup>(\*)</sup> Pa. VIII -

<sup>(&</sup>quot;) Fa. VIII.

и цълое (\*). Причина ашому не въ шемъ, читобы Аристопель не поспигаль различія, коморое должно находилься между эпическимь и драматическимь родомъ Поэзін; напрошивъ, можно привесин ясныя доказательства, что онъ видълъ это различіе не въ одной наружной формъ изложенія, но во внушреннемъ харакшеръ Эпоса и въ выборъ предмешовъ для его содержанія. Въ 18-й главъ онъ предлагаеть строго различаны эпическую систему от прагической, подъ именемъ эпической системы разумъя ту, кощорая допускаешъ многіе мины вивсить ('ετσοτουχο'ν δε (σύστημα) λέγω το ωολύμυζου). Βυμμο изъ эποτο мъста, которое кажется противоръчіемъ тому, что онъ говоришъ объ единствъ дъйствія Эпопеи, что Аристотель не совствит ненарушимо признавалъ это единство и что эпическую систему или эпическую Поэзію считаль по природь своей чуждою единства и штыт прошивополагалъ ее драмашической. Въ 25-й главъ Ар. шакже весьма остроумно оппличаетъ нъкоторыя эпическія событія от драматическихъ. Такъ на пр. преслъдование Гектора, говоритъ онъ, есшь предмешь эпическій, а не драмашическій; описашь его эпически можно, а представить на сценъ, будетъ смъшно (\*\*).

<sup>(\*)</sup> Γ. 25.... και ωερι μι'αν ωράξιν ο λην και τελείαν, ε χουσαν 'αρχην και μέσον και τέλος, "ιν' ασωερ ζώσι εν ο λον ωοιή την 'οικέιαν ή δονήν, δηλον.

<sup>(\*\*)</sup> Γ. 25. 'εωει' τὰ ὡερι' τὴν Εκτορος δίωξω 'εωι' σκηνης ο ντα, γελοία ἀν φανείτη οι μεν, εστώτες και ἀν διωκοντες, ο δε, 'ανανεύων. 'εν δε τοι; ε ωεσι, λανθώνει. Замъчаніе весьма глубокое! Въ эпιой мысля Аррепропреда д

Энта замъчаниельным мъста намъ ясно свидъщельствующъ, что Арастопель глубоко постигалъ различее между Трагедею и Эпопевю, слъд. не по незнанию этого онъ требовалъ единства оттъ сей послъдней, а потому, что Трагедио признавалъ идеальнымъ тиномъ поэтическаго совершенства, и на этомъ основании хоптелъ, чтобы Эпопел непремънно ей подчинилась. Мазния Аристотеля объ самой Эпопев совершенно подиверждаютъ эту мысль.

Гомера ставить онъ пошому выше прочихъ Эпиковъ, что въ Иліадъ и Одиссев находить единство дъйствія.

«Гомеръ накъ во всемъ прочемъ, шакъ и въ эшомъ, увидълъ исшину, искуссивомъ ли шо или природою (\*). Сочиняя Одиссею, онъ не все що соединилъ, чио случилось съ Одиссеемъ, на пр. рану полученную имъ на Парнассъ, его пришворное сумасшесшвіе въ сонмицъ; изъ объихъ эшихъ собышій ни одно не условливаенть другаго по въроящію и необходимости; нъшъ, около единаго дъйсшвія онъ сосредошочилъ всю Одиссею. Такъ цоступилъ и въ Иліадъ (\*\*).»

Въ 17 главъ Ар. излагаешъ единое и главное дъйствіе Одиссеи, устранивъ все побочное.—Въ 23 главъ, приступая къ изложенію правилъ Эпопеи, снова называешъ Гомера божественнымъ (Эготеою; Одир-

вижу зародышь разграниченія родовь искуссива и Повзін: мервой шеорешической задачи, для кошорой еще очень мало едълено. Великій Лессингь ошчасши шрудился надъ ся разръшеніемъ.

<sup>(\*)</sup> ο δε Όμηρος, ωστερ και τὰ αλλα διαφέρει, και τουτ "εοικε καλως 'ιδειν, ή τοι δια τέχνην ή δια φύσιν.

<sup>(\*\*)</sup> T.a. 8.

рос) передъ прочини Эпикани за ию, чию онь въ Иліадъ не всю войну изобразиль, ибо прудно бы было шогда обозр<del>викь ее, — но взявии двёсшвіе средней</del> величины, запушаль его разнообразными собынцілии. «Иліада и Одиссея потому совершенные встьх пронихь поэмь, эпическихь, что изь каждой выйдеть одна только Трагедія или много дет, тогда какь изь другихь поэмь можно сдълать много Трагедій, напр. изъ маленькой Иліады болье осьми. Въ шеченін всей пеоріи Трагедін, Ар. весьма частю приводишъ примъры изъ Иліады и Одиссеи и шъмъ показываетъ ясно, что онъ, подобно Платону, смотритъ на Гомеровы произведенія съ драматической точки зрънія. Въ 24 главъ, долгонну Эпопеи опредъляенть шънъ, сколько Трагедій можешъ бышь представлено вивств, — въроятно долготою Трилогіи. Въ 25 гл. вибняеть въ обязанность эпическому Поэтту говоришь ошъ себя какъ можно менъе, и пошому сшавишь Гомера выше другихь Эпиковъ, что онъ менъе ихъ говоришъ ошъ себя, а послъ крашкаго вступленія выводишь всегда самыя лица, ярко означенныя харакшерами, и засшавляетъ ихъ дъйствовать. Въ этомъ-то и заключаетъ онъ подражание (шипок), п. е. изображеніе жизни. Опісюда видно шакже, что Ар. наклоняенть Эпопею къ драмь; это мъсто объясняенть намъ, почему и Платонъ называлъ Гомера Трагикомъ. Наконецъ, въ 27 и послъдней главъ Піншики, сравнивая Трагедію съ Эпопеей, онъ задаешъ себъ вопросъ: кошорая изъ нихъ превосходнъе? - и ръшаешъ его въ пользу Трагедіи пошому, что она, содержа въ себъ все тоже, что и Эпопея, гораздо удобнъе достигаетъ цъли художественной,

нь е моженть соблюсти единство двиствия, нежели Эпопея (фатерот оч хрентот оч ем, маххот точ техона стухотом об стомом ос.). Възмикъ заключительныхъ словакъ, какъ будно сама собою выразилась главная мысль всей Пиншики Ариспошеля.

Явно описюда, что Аристопель свою шеорію драманическаго искусства обращиль и на Эпопею. Вонть опикуда можно объяснить происхождение новой искусственной Эпонен, оппличной оппъ иного народнаго Эпоса, колюрый первоначально образуется изъ народныхъ пъсень. Иліада и Одиссел, не были ли, еще до Аристопеля, перерабопаны по идет драматическаго единопиа, въ эпоху вліянія драмы? Эпа новая Эпопея (\*), котторую мы находимъ въ Александрійской ижоль и которая впослъдстви послужила образцемъ для Римской, образовалась по шеоріи Арисшошеля, подъ вліяніемъ присшрастія къ драмв, и попіому моженть бышь правильно названа драманінческою. Ар. пребуеть и от нея событий драматическихъ ( $\mu\nu$ )  $30\nu$ ς  $\delta$ ра $\mu$ а $\tau$  $\kappa$  $\sigma\nu$ 'ς) (\*\*). Этою теоріей объясняется намъ и эстепическій характеръ Эпопен Виргилія, кошорая изобилуенть драманническою синимею и даже кончается, какъ Трагедія, совершенно нескодно съ Иліадою и Одиссено."



<sup>(\*)</sup> Самое происхождение слова: 'εωοωού α (эпотворские) указываенть на эту искусственную переработку. У Гомера находимъ мы, слово: εωος, εωτα, выражающее первоначальный пвить Иліады и Одиссев. Слово: Эпопел, разумъения, есть позднайшее и должно быть отнесено къ вноха переработки эшикъ двухъ народныхъ произведеній.

<sup>(\*\*) ....</sup>δει τους μυθους, καθάσερ εν τάς τραγαδίας, συνατάναι δραμοτικούς.

Подробный разборъ главнаго предменна и содержанія Піншики Аристопеля пиеверь ясно показываетъ нашъ отношеніе, которое существовало между его теорією Повзіц и современнымъ родомъ ея—Драмою, процветнавшею въ тю время, и, кажется, окончательно можетъ убъдить насъ въ нетинть следующаго ноложенія, которое стремился я доказать: Теорія Повзіи у Грековъ, представительницею ноторой является намъ Пінтика Аристотеля, состояла вся преимущественно въ теоріи драмы, какъ рода, который идеально олицетворяль для нихъ два главныя условія повтическаго совершенства: единство и полноту, условія, въ коихъ выражаєтся основная мысль всей Пінтики Аристотеля (\*).

1 Прим. Самое слово им'илого, подражание, каке можно видьть изе Платона, первоначально относилось только ке драмы и ке драматической стихии Эпоса. Аристотель от драмы перенесь это начало и на ест реды искусства (\*\*).

2 Прим. Теорія Эпопен совершенно подчинялась теоріи Драмы. Лирическая Поэзія едва ли импла свою теорію у древнижи. Она считалась, паки межно видить изи Піитини Аристопеля, стихією Траздій и переходними родоми оти Эпоса ин Драми.

 <sup>(\*)</sup> Никто изъ ученыхъ, къ сожаленію, до сихъ поръ не разобраль ня одной Трагедін древней по Піншикъ Аристописля.
 Вопть превосходный прудъ, ожидающій еще двлателя. Онъ объяснить бы намъ основатисльные и Піншику самую и древнюю Трагедію.

<sup>(\*\*)</sup> Арисшошель въ Республика и Музыку называемъ подражаніемъ чувствованіямь душевнымь. De Rep. -VIII. 5. 'єν δє τοις μέλεσιν 'αυτοις 'εστί, μιμήματα των 'ηλών.

Вопть почему, какъ я думаю, Пішпика Ариспотеля представляєть не отрывокъ, а полный результать всей теоріи Грековъ, которая была теорією драмы.

## Нъкоторыя отрывочныя мысли изъ Пінтики Аристотвля.

Поставивъ Пінтику Аристопеля въ настоящемъ свътъ и оправдавши точку зрънія разборовъ главнаго содержанія, въ заключеніе я извлеку иткопиорыя отрывочныя глубокія высли, входящія въ Исторію нашей науки.

О судесноме. Чудесное Ар. равно допускаенть въ Эпопев, какъ и въ Трагедін, а не дълаенть его исключинельною принадлежностію Эпоса, какъ новые шеорешини.
Глубокомысленно замъчаніе его о шомъ, что чудесное
должно быть непремънно перемъщано съ въродинымъ,
какъ у Гомера, пошому что въра въ одно даенть въру
и въ другое, съ нимъ связанное: шайна этого чудеснъго въ ложномъ заключеніи (шогродоуго дос.), котпорое находится въ природъ человъка. Слитіе чуда съ жизнію
дъйснівищельного не есть ли содержаніе всей Поваін, и
не въ этомъ ли вообще шайна ел очарованія?

О Трагедіи въ стемін. Трагедія должна нитипь стау безъ сцены и безъ аншеровъ (\*). Истинное достопиство ея познастся въ чтенін, гдъ отсутствуєть питише представленіе (\*\*).

<sup>(\*)</sup> Γ. 6 η γείρ της τραγωδίας δύναμμε, και ανέυ αγέστην δος και υποκριτών δοστω.

<sup>(\*\*)</sup> Γ. 21. δια γαρ του 'αναγινώσκαν φωνερά σταδια τίς 'εσταν.

О характери двистеутощих мин. Замачащельно, что Аристопель въ герои Трагедіи не допускаеть ни добродьтельных мирь, ни злодьевь, а модей, которые ни добромъ, ни зломъ исключительно не отмичаются, какъ на пр. Эдипъ.—Въ Пінтика его ната нигда намака о особенной правственной цам Поэзіи.

Мижніе о древних в Трагиках в. Ар. часто приводить въ примъръ Эдипа: видно, что Эдипъ считался высиниъ образцемъ древней Трагедіи. Сличая Софоила съ Эврипидомъ, Ар. говоришъ, что первый представляль лица, какъ онв должны бышь, а вшорой, какъ онв супь (\*); чию у Софонда хоръ есинь дъйснивующе лицо, какъ вию н должно банна, а у Эпринида напропинъ (\*\*). Здъсъ какъ будшо отдаешъ онъ предпочтение Совокау, пощому чию, согласию съ его шеорію, Поэзія должив предспавлянь возможное, а не дъйсивинельное. Не смотря на mo, въ другомъ мѣсшѣ (\*\*\*), Эвринида называенть самымы мирагическимы изъ всехы прагиковы, по дейспвио. имъ производимому на народъ. Видно, чио при Арисшошель вкусь, уже испоршился онъ славиль Эдипа Софоклова во преданію и шеоріи, а Заричида хвалиль по внусу вножи, ему современной.

Опредвление слиминаго. Глубоконыеление эщо опредвлеше симинаго, и едва ли до симъ поръ замънено лучшинъ въкакой нибудь Итмецкой Эсшешикъ. «Сибиное есшь какал шибудь ожибка, чию инбудь посинадное, но безередное, не непослицее зибели: шакъ на пр. смънное лицо будешълицо дурное, искривленное, но безъ вреда (\*\*\*\*), »

<sup>(\*)</sup> Ta. 26.

<sup>(\*\*)</sup> Гл. 18.

<sup>(\*\*\*)</sup> Ta. 15.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> το γαρ γελούον, έστιν αξικάρτημά τι και δίσχος 'ανώδυνον, και' 'ου φπαρτικόν σων, 'ευπός τι' γελούον τι καί διεστραμμένον άνευ οδύνης.

О единстват времени и мъста. Французские теорентин всиленали на Ариспошеля, чито они будию бы признасить необходимымъ правиломъ Трагедія единсиво времени и мъсиа. Эщо несправедливо: имъ признано польно единство дъйствія, которое не заключено однако въ единсивъ героя (\*), какъ признающъ Французскіе же шесь решики. Объ единствъ времени существуенть у Аристенісля одно пюлько місню, не совсімь ясное и вовсе не сильное. Объясияя, чио Эпопея опличаения опть Трагедін долгонюю времени, онъ прибавляенть: «Трагедія, по большей части, старается заключить свое дийствие вы одени пруговороти солици, или неиного болье: Эпопея же неограничена во времени - и эшимъ опличается. Но прежде и въ Трагедін шакже поступали, какъ въ Эпось (\*\*).» Старается заклюшть не значнить должна завлючаны: въроянно, образцемъ для Трагедія въ эшомъ ониношеніи служиль Эдипь, компорый продолжается столько времени, сколько нужно для раскрытия тайны, въ чемъ и заключается все его дъйствіе. Это родъ драмашическаго процесса. - Замъчашельно еще, что Ар. нисколько не порицаенть прежнихъ Трагиковъ за то, что они не соблюдали единсшва времени, а соблюдение онаго приписываенть божье Трагикамъ, ему современнымъ, копіорые безъ сомнівнія не были образцами соверженсива: Аругое же мъсто, а именно въ гл. 7, явно свидъщельсшвуешъ, чио Ар, совсемъ не предложиль этного крузоворота солисиясо въ видъ спірогаго, ненарушимаго пра-

(\*) Гл. 8. «Миеъ бываешъ единъ не пошому, чию омъ опшосищся къ одному лицу, какъ думали нъкошорые.»

<sup>(\*\*)</sup> Τι. 5. η μεν γάρ ότι μάλιστα ωειράται νωό μίαν ωερίοδον ήλίου είναι, ή μιχρόν εξαλλάττειν ή δε εωσωσιά, '«κόριστος τω χρόνω και τόθτω διαφέρει. κάιτοι το ωρώτον όμοως εν τώς τραγωδίας: τόστο διαφέρει. 'επρίανο και και τόθτω διαφέρει.

вила. Воить его слова: «Чию касаеніся до границь дайсивія, що всегда салює большее, лишь бы полько люжемо было обограть его ('ска' о междог, мехдо того отобудос егосі), есть лучшее по величинь. Опредъляя же просите, ны скажень: въ калой величинь, по въроящію или необходимости собышій, другь за другомъ сльдующихъ, возможно счаснію перейши въ месчастіе, а несчастію въ счастіе, — шакая величина дъйствія и достаточна. » Этко мъсто не явно ли доказываеть, что Ар. никогда не думаль ограничивать дъйствіе Трагедіи 24-ю часами времени?

Объ *единства* мисте рашительно нигда у Аристошеля не уновяжущо.

### 4. Парадлель между ученіями. Платова и Аристотвля.

Треція, шипическая страна искусства въ древности, представдяєть намъ два ученія о Поэзін, совершенно противоположныя въ началахъ. Платонъ говорить, что прекрасное существуенть въ идев, чию ото есть часть божественнаго и на земль восновинаніе о мебъ. Аристопель полагость его въ единствъ и полнотнъ, относя это равно къ явленіямъ природы и къ произведеніямъ искусства. Платонъ объясняєть происхожденіе Поэзін изъ божественнаго вдохновенія и наслажденіе ею полагасть въ принятім его душою; Аристопель ведеть начало ся изъ способности подражательной, врожденной человъку, и наслажденіе объясняєть изъ склонности нашей сравинвать и учитнься.

Не смощря на совершенную прошивоноложносшь

вь началахь, каждое изь эппихь учены навешь спою ойносинельную справедливосны, описсинельную нользу и вредъ, пенабъжный въ крайноспихъ примъненія. Тайна эшого миниаго прошиворьчія заключаешся въ шомъ, что самое искусство имвенть двъ стороны: духовную и матеріяльную, идею и форму. Каждое изъ эшихъ учени смощринъ на одну шолько изъ споронъ искусства, - и потому, какъ я сказаль, имвенть справедливосить оптиосипиельную. Планюнъ взираетъ на внутреннюю створону искуссива, на идею, колторая пточно есть даръ божественнаго вдохновенія души человаческой; Ариспиониль, напронивъ, витентъ въ виду одну форму, одну витешнюю часнь искуссива: - пошому величина и порядокъ норажающь его, какъ первыя условія красопы, и Повэм съ эшой визмией створоны кажещся ему подражамісмъ; зинъ условія выводишть онъ изъ наблюденія самой природы, всегда единой, исключинельной во всяхъ своихъ произведеніяхъ.

Ученіе Плашона полезно ощносищельно къ щдев. Оно пишаємъ душу мыслію; оно дасшъ свободу позинческому вдохновенію. Но не лься не замвішниць, чиго совершенный недосшаннокъ пісхники и призначніе безусловной свободы поэтическаго вдохновенія могунть бывнь чрезвычайно вредны въ искуссивъ, особліво для пізлашка, едза возникающаго. Искуссиво пошеряло уже первобышную шворческую свлу, когнорая прежде производила наъ себя: оно нуждаемъ ся если не въ инехническихъ правилахъ, по въ нешеринескомъ предзини, въ оцичентивомъ наблюденіи предпискивованнихъ образневь.

Учение Арменеопиеля приносингь нользу въ опиномения къ неполнинельной части Поозіи. Его глубокомысленное: Ет жа облог, (единов и цълог), снятов съ природы, останется истиною, всегда върною, и закономъ для художника неварушимымъ. Многія часшныя мысли о драмь и особенно изслъдованіе главныхъ свойсивъ ея должны бышь навсегда внесены въ нормальную Піштику для всвуъ народовъ. Но учение его, своимъ догматическимъ каракшеромъ, особенно же дурно понящое, можешъ наложинъ насильсивренных окоры на гонія, спітьснинь его парорческую силу принашьми въ нісорія формами, чему разишельный примъръ мы видъли въ Испоріи: Занадной Лишерашуры. При шакой крайноские сигесменія бываенть необходимо освобождающее ученіе Платиона. Къ пиому же, сухостиь наложения у Арвыстотеля мало питаеть умъ. — Прочіе роды Позвів пострадали от пристраснія его къ Драмв: Лирика не имъетъ никакой теоріи, а Эпопел вотеряла свой природный харакшеръ ошъ насильсшвеннаго подчинения Драмь.

Не льзя не заменини, чио машеріяльное ученіє Арменонівля, основанное на подраженій природа, накъ видно, болье имвло силы и развишія въ древнемъ мірв, пошому чио и самый Планонъ къ вему склонялся. Причина эшому есни месниная и заключающих въ харакшерь природы и менуссива Гренів. Изящная эша природа была первою восиншаніельницею художеспівеннаго чувощва Грековъ: ее въ самим дель принимало за образецъ искуссиве, и въ опиониснів къ его машеріялу и визминить формамъ, можно было справедливо важвань эшо менуссиво.

нодражаність наящной природа Греціи. Крома шого, изъ искусствъ процвъщали особенно шъ, когнорыя въ машеріяль своемъ и формахъ проявленія болье соприкасающся со внышнимъ міромъ: шакъ напр. некусства пластическія, болве копирующія съ природы. Самая Поэзія принимала шакже пласшическій харакшеръ и изобиловала образомъ, а не мыслію. Грекъ не иначе поспигаль и мысль, какъ въ видъ образа: по эшому, на языкъ его мысль ( $\delta \epsilon' \alpha$ ) и образъ — синонивы. Эпическая Поэзія своею пластическою стихіею имъла вліяніе на вст роды. Лирика, Поэзія духа, внушренняго міра, не получила богашаго развишія у Грековъ: не пошому ли она и не миъла особой шеоріи? — Все эпто намъ досшанючно объясняемть, почему искуссиво въ Греція могло справедливъе бышь названо подражаниемъ природв.

Но шакая шеорія, будуни перенесена въ новый, особенно съверный міръ Европы, разумъеніся, была онивочною, пошому чию не оправдывалась ни мъспиостию самой природы, ни харакшеромъ искусства, которое устремилось опть міра внъшняго во внутренній міръ души человъческой. Вотть почему новые последователи Аристопеля должны были прибавины: подражаніе украшенной природъ. Но наконецъ страна, которой назначено было постигнуть глубокимъ созначіємъ харакшеръ новаго Христіянскаго искусства, явила и новую шеорію, согласную съ его духомъ и болъе родственную съ ученіемъ Платона, въ коемъ заключалось какъ будто предчувствіе идеальной Германской шеоріи.

Изъ сравненія двухъ прошивоположных ученій о Поэзім въ древнемъ міръ, само собою слъдуенть, чио найна совершенсніва нашей науки должна заключанься въ примиреніи идеалиснія Плашона съ реалисшомъ Арисшошелемъ.

#### H.

#### Творія Поэзін въ Римъ.

Любопышно было бы излъдовать, какое вліяніе имъла Піншика Арисшотеля на Поэзію Греціи? Къ сожальнію, опредълить это невозможно, потюму что слишкомъ мало дошло до насъ произведеній отъ послъдующей эпохи. Менандръ, основатель новой Комедів, жилъ нъсколько времени при Аристомель (\*). Извъстино, что въ его произведеніякъ, Поэзія сошла до представленія самой обыкновенной жизни.

Вліяніе Аристопелева ученія должно было сильнве обозначиться въ Александрійской школь, которая дала Словесности ученое направленіе. Послв въка творческаго наступиль въкъ Грамманшки, Филологіи и Криншки, поглощавшихъ производищельную силу Поэзіи. Забопились о тюмь, чтобы уставить образцы изящнаго вкуса и образцы языка,

<sup>(\*)</sup> Менандръ родился за 342 до Р. Х., умеръ за 292; Аристотель умеръ за 521.

конпорый сппаль слишкомь изманящься в упадащь. Аристофанъ Византійскій учреждаетъ каноны Греческихъ классиковъ во всъхъ родахъ Поэзін и забощишся объ удареніяхъ Греческаго языка; Аристархъ, коего имя синонимъ Криппика, окончащельно исправляенть шекспть Гомера, дълишъ Иліаду и Одиссею на 24 пъсни. Разбирающъ, комментнующъ, исправляющъ. Филологи и Крищики занимающъ первыя мъсша въ Словесносим; но между штвиъ Поэзія, по видимому, не процвъплаентъ. Образцовое, еслибъ было, върояшно дошло бы до насъ, а что дошло, шо слабо. Поэзія находишь уголокь въ Сициліи, но шамъ развиваешся въ новыхъ формахъ, независимо одть шеоріи и кришики. И такъ Александрійскій въкъ не буденъ ли свидъщельспівовань прошивъ ихъ пользы? Въ самомъ дълъ, эшошъ въкъ, когда кришика и теорія всего болье процвытали, быль безплоденъ для образцовыхъ произведеній! Не явная ли улика прошивъ науки? Нъшъ, это доказываетъ только, что Поэзія для процвътанія своего, нуждается еще въ другихъ важныйшихъ условіяхъ, кромъ изученія образцевъ, въ условіяхъ жизни. Но, въ самую эпоху упадка, когда Греція могла упірашишь изящный вкусь, языкь и самыя сокровища искуссива, уптрашинь и для себя и для потомковъ, кию поддержаль и сохраниль все эщо для будущаго человъчества? — Александрія. — Какимъ средствомъ? — Своимъ филологическимъ и криппическимъ направленіемъ.

Такъ, Александрія была безплодна для самой себя; но эшошъ плодъ своего ученаго сшремленія принесла она въ Римь, гдъ были и другія условія славной жизни. Римская Поэзія воспинналась въ кришической Александрійской школь; изящный и правильный спиль ея въ самыхъ образцовыхъ произведеніяхъ былъ плодомъ кришицизма Александрійскаго и изученія шъхъ образцевъ, какіе предлагала Александрія. Такъ думаентъ Гейне (\*), славный крипикъ Виргилія. Золошому въку Поэзіи въ Римъ были современны здравая Кришика и Теорія, какъ мы, это можемъ видъть по сочиненію Горація: Ars Роёtica.

Римляне, согласно съ своимъ призваніемъ развивши у себя гораздо ранъе Красноръчіе, были богаче теоріями этпого искусства, нежели Поэзіи. Первый образцовый ихъ ораторъ, Цицеронъ, былъ и первымъ излагателемъ теоріи Красноръчія. — Въ послъдствіи, когда оно уже склонилось къ упадку, Квинпиліанъ собралъ всъ опыты своего народа, и въ его Наставленіяхъ мы имъемъ полную теорію Красноръчія древняго, особенно судебнаго. Цицеронъ въ своемъ сочиненіи мало говоринтъ о Поэтахъ; Квиншиліанъ говоринтъ о нихъ, какъ Риторъ, относительно къ стилю болъе, нежели къ содержанію Поэзіи. И такъ сочиненіе Горація будетъ для насъ

<sup>(\*)</sup> Вотъ что Гение говоритъ о Георгикахъ Виргили... «tandem in venustate, proprietate, copia orationis et dictionis, in qua Lucretianum carmen ante oculos habuit, sed emollitum et expolitum ad poëtarum Alexandrinorum elegantiam.»—«Variarum tamen rerum comparatione et indagatione progressi hoc nobis animadvertisse videmur, ex Alexandrinis inprimis poëtis Virgilium nostrum profecisse; his eum naturalem illam et parum operosam, cum tanto tamen cultu, ornatu et dignitate conjunctam, venustatem debere arbitramur.»— Procemium in Georgica.

единспівеннымъ памяшникомъ шеорін Поэзін у Рим-

Кому неизвъсщно огромное вліяніе эшого сочиненія на Западную Словесносць? Въ эшомъ вліяніи, можешъ бышь, учасшвоваль шакже догмашическій харакшеръ кодекса, кощорый шъмъ сильнъе могъ еще дъйсшвовашь, чшо эпли догмашы приняли у Горація живую форму пословиць, ръзко напечашлъвающихся въ памящи. По образцу эшого сочиненія сформированы кодексы Французскіе до Боало, и наконецъ знаменишый алкоранъ Французской Піншики.

Неизвъсшно, самъ ли Горацій далъ эшому сочиненію заглавіє: Ars Poetica? Оно встрычается въ первый разъ у Квиншиліана, кошорому последовали все позднейшіе Грамманцки и Схоліасны. Митнія ученыхъ комменшаторовъ объ этомъ сочинении Шёль дълить на три класса. Древніе Граммашики и первые издашели не видели въ немъ никакого целаго, а шолько некошорыя ошрывочныя правила, набросанныя безъ всякаго порядка. Другаго рода комменшаторы полагали, что это сочиненіе представляєть полную теорію Повзін, имъющую одно цълое, и правильное соотношение часшей. Даніна Гейнзій думаль, что намфеніемь Горація было написаны крашкую, однако полную шеорію Поэзін; но чито безпорядовъ въ ней есшь дело поздивишихъ копистовъ. По этому онъ спарадся возспановить порядокъ первобынный въ своемъ изданіи этного сочиненія. До Гейнзія, то же самое митиіе имыль Фидологъ Падуанскій Аншоній Риккобони (\*), жившій въ

<sup>(\*)</sup> Storia della Letteratura Italiana del Cav. Girol. Tiraboschi. T. 1. pag. 175.

XVI въкъ, и предложилъ способъ, какимъ бы можно было возстановить это сочинение. Послъ Гейнзія, Президенить Буйе (Bouhier) иредпринималъ тоже самое.

Ученьйшій защишникъ и предсшавишель сего же митьнія быль Втискій Профессоръ Регельсбергеръ, который въ 1797 г. издаль сшихотворный переводъ этой Эпистолы, съ комментаріемъ, расположивши самый тексть въ новомъ порядкъ.

Комментаторы третьяго рода рашительно не признающь ни плана, ни цалаго въ этомъ сочинени, а разсматривають его въ отношени къ особенной цали, которую имълъ въ виду Горацій, не предполагая вовсе написать дидактическую поэму. Бякстеръ думалъ, что это сатира противъ Римскаго театра. Ричардъ Гурдъ и Энгель сладовали тому же мизнію. Виландъ полагалъ, что этою Эпистолою Горацій хотталь отвратить молодаго Пизона от труднаго поприща Поэзіи, вароящно, драматической. Асть думаєть, что Горацій хотталь осмать въ этой Энистола дурныхъ Поэтовъ своего времени, въ подражаніе Платону, который въ разговора своемъ: Федра, осматаль дурныхъ риторовъ.

Вст комментаторы последняю рода объясняють только частный, случайный поводъ, по которому могло быть написано это сочиненіе. Странно думать, чтобы Горацій имель точно въ виду: носредствомъ Эпистолы отвратить какого нибудь Пизона онть Поэзіи; или чтобы онъ приняль намереніе подражать Платону въ осменію дурныхъ Римскихъ Поэтовъ. Осменть ихъ онъ могъ и безъ этого подражанія. Онъ що и делаенть въ заключеніи своей Эпистолы: глубокомысленно, своимъ наблюдательнымъ умомъ вникая въ отношенія, какія были между Поэзією и общественною жизнію Рима, онъ эпизодически касается и дурныхъ Поэтовъ; но не это главная цёль его. Кажется, нечего и спорить о намереніи Горація, когда онъ самъ весьма сильно и искренно вы-

.... Ergo fungar vice cotis, acutum Reddere quae ferrum valet, exsors ipsa secandi. Munus et officium, nil scribens ipse, docebo (\*).

Еще страниве видеть въ сочинении Горація полную и стройную дидактическую Поэму о теоріи Поэзін. Это была мысль въка, которою увлекались трудолюбивые филологи, несильные въ эстепической криппикъ. Стоить прочесть это сочинение Горація въ ряду прочихъ его Эпистоль, чтобы увидьть, что оно носить на себъ совершенно шошъ же опрывочный каракшеръ, какой и прочін. Эпистола къ Пизонамъ имъстъ больщое соопношение съ 1-ю Эрисполою 2-й иниги из Авгуспу, гдъ Горацій излагаенть исторію Римской Повзів и входищь въ разборъ многихъ общественныхъ ел ониющеній. Вездъ шаже форма безсвизнаго свъщскаго разговора, кошорый подъ наружнымъ безпорядкомъ сврываешъ внутреннюю связь. Вездъ тоже обиле остроумныхъ сеншенцій, въ которыхъ Горацій выражаль результаты своихъ опышныхъ наблюденій надъ жизнію и надъ искусспівомъ.

<sup>(\*) «</sup>ИТ шакъ я буду служищь вместо оселка, который самъ не рубить, а остритъ железо. Самъ ничего не пища, научу других обязавностии писащеля. » Здесь, nil scribens ipse, мие кажется, указываетъ именно на то, что Горацій излагаль правила драмы, и относиль къ себе это, потому что самъ не запимался драматическимъ родомъ. Иначе не возможно объясищть себе этихъ словъ: nil scribens ipse. Какъ бы Горацій им быль скроменъ, но онъ этого сказать о себе не могь темъ боле, что онъ же написаль: Exegi monumentum aere perennius и Non usitata, nec tenui ferar... и говориль о себе: топътьго digito praetereuntium Romanae fidicen lyrae.

Мы должны отдать отчеть въ этомъ произведеніи относительно къ нашему предмету и указать ему мѣсто въ историческомъ развитіи теоріи Поэзіи. Для того, чтобы основащельно рѣщить этотъ вопросъ, мив кажется, слъдуетъ разсмотрѣть Эпистолу въ двухъ отношеніяхъ: во первыхъ, въ отнотеніи къ Пінтикъ Аристотеля, по скольку сочиненіе Горація въ себъ ее отражаетъ, ибо слъды этого вліянія весьма замѣтны; во вторыхъ, въ отношеніи къ Римскому оригинальному взгляду самаго Горація на Поэзію въ его отпечествъ; другими словами, раздълить Греческую и Римскую стихіи въ теоріи Горація. Замѣчу, что тють же самый вопросъ предстоить намъ въ Римской теоріи Поэзіи, конюрый есть главный и въ самой Поэзіи Рима.

Разсматривая Эпистолу съ этой точки зрънія, я предложиль бы даже раздълить ее на двъ половины, на которыя она сама собою раснадается, по моему миънію. Въ первой половинь, искусство разсматривается само въ себъ, съ Аристотелевой точки зрънія, и она простирается до стиха:

Nil intentatum uostri liquere poëtae.

Во второй ръшается собственно Римскій національный вопросъ: объ опношеніи Поэзіи къ жизни и о Поэзіи въ Римъ. Разсмотримъ же первую часть.

Сходство съ Аристотеленъ заключается и въ главномъ содержаніи, и въ началахъ искусства, и въ нъкоторыхъ отрывкахъ, явно у него заимствованныхъ. Еще Баште замътилъ, что Эпистола Горація, какъ Піитика Аристотеля, касается преимущественно Драмы, какъ главнаго рода. Вотъ еще но-

вое, сильное доказашельство въ пользу того мивнія, что у Грековъ вся теорія Поэзін состояла въ неорін Драмы. Въ самомъ дъль, опикуда объясниць що, почему и Пінтика Горація, какъ Аристопелева, преимущественно касается этого рода Поэзіи? — Въ Аристопель одии объясняющь это тыть, что все его сочинение не дошью, а дошель шолько ошрывокъ, копюрый посвященъ Драмъ; другіе говоряпть, что онъ самъ былъ охопникъ до Драмы, что въ его время Драма процвъппала и была моднымъ родомъ. Поэзін. Чъмъ же объяснишь шоже самое явленіе въ Гораців? Никто изъ кришиковъ не предполагалъ, чиобы эщо сочинение было оптрывокъ; Драма и особенно Трагедія никогда не процвыпали въ Римь; Горацій, въ первомъ посланім второй книги къ Авгусшу, излагаенть даже причины, почему эшонть родъ Поэзін не моженть процванамь въ его описчества, полагая ихъ въ необразованности народа и въ страсти къ зрълищамъ гладіаторскимъ, и побуждаентъ Августа покровительствовать болье Поэтамъ, кошорые ошказывающся ошъ шеашра:

> ..... qui se lectori credere malunt Quam spectatoris fastidia ferre superbi.

Съ какою же цълью спаль бы Горацій излаганы преимущественно теорію Драмапическаго рода, если онъ самъ быль увърень въ томъ, что этоть родъ не можетъ процвътать въ Римъ? — Не изъ какой другой причины можно объяснить это, какъ изъ той, что у Грековъ только Драма имъла теорію, потому что въ ней олицетворялись главныя начала излинаго въ искусствъ. Горацій перенесъ сію тео-

рію въ Римъ монюму, какъ видно, чню вопросъ о Драмъ обращаль вийманіе Римскикъ лишерашоровъ того времени, и самаго Авгусціа, конторый занималел Поззією какъ дъломъ государсшвеннымъ и имълъ министромъ ел Горація.

После Драмы, Г. въ своей Эписполь говорипть болъе объ Эпопев; объ Лирикъ гораздо менъе, и що описсительно къ формамъ, не смощря на що, что онъ самъ былъ Лирикъ. Опянь новое и сильное доказашельство, что Лирика не входила въ шеорію древнихъ.

- Начала для изящнаго въ искусснить, разсманиривая его со вившией створоны, Горацій полагаетив півже, какія и Арисшень, но дваля однако накошорыя мъсшныя измъненія, конхъ по видимому тпребовало Римское искусство. Первая мысль его, на котторую онъ усптремляеть вниманіе, есть мысль Аристовиелева объ единоми цъломи. Чтобы сильные ее выразить, Горацій начинаєть отть прошивнаго, рисуенть воображению чудовище, соспіавленное чвъ частієй разносшихійныхъ. Прекрасно сравниваенть онъ анно безобразіе, чуждое единства, съ грезами больнаго, съ шяжелымъ кошмаромъ, въ кошоромъ ни нога, ни голова не могушъ слишься въ одинъ образъ (nec pes, nec caput uni reddatur formae). Песлв многихъ оспироумныхъ примъровъ и сравненій, Горацій пакъ выражаенть свое основное правило для искуссива:

Denique sit quod vis, simplex duntaxat et unum.

Я обращу вниманіе чишашеля на слово *simplex*, кошорымъ Горацій замъдилъ Арисшошелево ο<sup>°</sup>λον (totum, цълое). Черезъ ньсколько сшиховъ онъ говоришъ и объ энюмъ целомъ — ponere totum, какъ главномъ дълъ для художника. Но ошъ чето же Горацій, въ своемъ ръзкомъ сшихъ, кошорымъ хонтваъ какъ будшо выразинь основное правило некуссива, поставиль прежде simplex, указавь художнику на простоту, какъ на важивищее качество, и понюмъ на единство? Аристотель, напрошивъ, забопнинся о величинь, о полношь, безъ кошорой нично не можетъ быть прекрасно, по его мивнію. Я вижу въ эпомъ значипельномъ: вітріек, мъсшное приминение къ Римскому искусству, котторое оппличалось своею сложностию опть Греческаго, даже грышило ею, слишкомъ чуждаясь простопны. Аристопелю нечего было указывать своимъ соотпечественникамъ на простоту, которая была главнымъ характеромъ Поэзін Греческой; но Горацій, върояшно, замышиль ел недостнатокъ. Въ самомъ двль, возьмите Комедію Плавниа и особенно Теренція. Она уже гораздо сложные своимъ содержаніемъ. Теренцій самъ сознаеміся, чино онъ часто двъ Комедім Менандра соединяль въ одну. Виргилій въ своей Энеидъ слиль содержаніе Одиссеи и Иліады, какъ замьчающъ кришики. Всякое изъ произведеній Римской Поэзім заключаеть въ себъ столько разнообразныхъ Греческихъ машеріяловъ, заимспівованных художникомъ. Георгики Виргилія, при всей стройности своего расположенія, какъ сложны въ сравнении съ простымъ дидакшическимъ эпосомъ Гезіода! А въ созданіяхъ Овидія не видна ли крайность сложности? Единство совершенно уже пошеряно въ эшомъ безконечномъ барельефъ пластическихъ превращений Какъ въ Поэзіи Римской, шакъ и въ другихъ искусствахъ, въ Зодие-

сшвъ и Ваяніи, Римляне опіличались больніею сложностію спихій. Известно, что въ Архитехтурь они изобръли сиъщанный орденъ, котпорый ошъ всехъ Греческихъ оппличался характеромъ сложнымъ. Взглявише на всъ побочныя украшенія Римскихъ сшашуй! Вагляните на группы, изваянныя въ що время, когда искуссиво Греческое было въ Римъ, на славнаго Фарнеаскаго быка, которымъ укращается Музей Неапола! Здъсь ужь нарущено завъшное Греческое правило: не упопреблять болье прехъ фигуръ въ ваятельную группу, правило, соотвъпствующее драматическому правилу Софокла: не выводить болъе прехъ лицъ на сцену. Взгляните на барельесы временъ Траяна, кошорыми украшены вороша Консшанцина! Завсь ужь нешь простопы барельефа Греческаго: адъсь господствуенть сложность каригины. Все это намъ свидъщельствуенть ясно, что Горацій своимъ наблюдащельнымъ уможъ замъщилъ эщу наклонносшь Римскаго искуссива къ сложносити и понтому посшавиль, виъсто Аристощелева о<sup>о</sup>хоу, это значительное simplex.

И шакъ—красоша по Горацію въ единствъ и простопть, но мало шого, чтобъ произведеніе было только что прекрасно: оно должно быть сладко, должно увлекать за собою душу слупателя, т. е. мало красоты внъшней: потребна душа, потребно выраженіе.

> Non satis est pulchra esse poémata; dulcia sunto, Et quocunque volent animum auditoris agunto (\*).

<sup>(\*)</sup> Мало шого, чшобъ произведения Повзін были прекрасные да будушъ онъ сладки и да влекушъ душу слушашеля куда хошлянъ.

Видно, что Горацій, какъ художникъ, нонималь недосплаточностть холодныхъ правиль философа, которьні смошрвлъ на одну вившеною сторону искусства: потому опть красотты онъ требоваль души и выраженія и означиль это словомъ: dulce.

Уставивъ начало искусства, Горацій прямо переходинть къ языку и много говоринъ объ немъ, давая волю Поэтамъ въ создани новыхъ словъ и вситуцаясь за оныя. Эшошъ вопросъ о языкъ и словахъ быль весьма важень въ Римь, какъ всегда бываешъ въ лишературъ подражащельной, которая заимствуешъ образцы, мысли и формы у другаго народа, болье образованнаго, и нуждается въ матеріяль языка для ихъ выраженія. Такой вопросъ не могь быны предменюмъ спора въ Греціи, конторая имъла одинь, свой коренный языкь, на коемь всякое выраженіе было благородно. Здъсь опісупіствовала борьба своего съ иноземнымъ, необходимая въ Римъ. Вошъ почену, какъ мнъ кажешся, Горацій обращиль свою випорую мысль на языкъ Поэзіи, вопросы о коемъ, върояпино, много занимали современныхъ ему лишераторовъ. Извъстно, какъ самые Цезари въ Римъ забоппились объ языкв. Замвчанія Горація объ эшомъ иредменть всегда останутся истиною, особенно слъдующее разръшеніе, упгвшишельное для всякой поздныйшей лишерашуры:

> Licuit, semperque licebit, Signatum prasente nota procudere nummum (\*).

<sup>(\*) «</sup>Позволялось и всегда буденть позволено выбиванть моненту, означенную современнымъ гербомъ. » Нъкошорые Филологи, винстио реосидете пиштит чищали: producere помен: Вениглей защищаецть первое чисене.

Я не буду излагани из подробности всях шехнических правиль, предписываемых Горацієм Поэту, шти болие, что самъ Римскій шеорешика ошта колодных правиль обращаеть Римлянь къ образцамъ Греческимъ:

> Vos exemplaria Graeca Nocturna versate manu, versate diuruâ!

Римлянинъ великодушно сознаентъ свою слабостъ передъ Греками и уступаентъ имъ первенство:

> Grajis ingenium, Grajis dedit ore rotundo Musa loqui....

Перейдемъ къ другой ноловинъ Эписшолы, гдъ предспиолло Горацію ръшеніе Римскаго пракцическаго вопроса: къ чему Поэзія? какая цъль ея? Элюго вопроса нигдъ не предложилъ Арисшошель (\*). Такой вопросъ не могъ родипься въ народъ Греціи, гдъ Поэзія была одною изъ главныхъ пошребносшей жизни, гдъ безъ нея и самая жизнь была бы ненолною, и гдъ почши всъ увърены были въ благомъ ея дъйсшвіи на нравы. А если онъ и родился въ уедименной головъ Философа, хошъвшаго создащь идеальную республику для своихъ согражданъ, що разръшенъ былъ совершенно иначе: Поэшъ былъ изгнанъ изъ эшой Республики, пошому чщо Философъ видълъ,

<sup>(\*)</sup> Въ опредълени Трагеди Аристопель говоринъ, что она должна служитъ въ очищению страетей. Но извъстно, что Лессингъ, объясиялъ это мъсто, относя ТТО ТОГООТОО ТОГОЛОСТОО ВЪ СЛОВИТЬ "ЕХЕОО КОГ ФОВОО (состраданию и страку), т. е. что Трагедія должна была, по митнію Аристопеля, служить нъ очищению не всъхъ страстей, а полько птъхъ чувствъ, комми она дъйствуенъ.

чию жиль Греческой Посой въ мей самой и чию. Грения не власима, нокоришь ее благу общественному. Гдъ было много Поссии, шамъ понященъ шакой приговоръ; но гдъ было ен мало и гдъ сомиъвались въ ен польсъ, слъдовало ръшишь вопросъ мначе.

Горацій видъль пракшическое направленіе своего народа, которое Римлине вынесли изъ земледъльческовониственной, первоначальной ихъ жизни. Горацій пресладоваль это направленіе въ его крайностияхь, вредившихъ человъческому образованію его сограждань, но штамь не менте долженъ былъ признань, что таково призваніе его отпечества. От давши нохвалу Грекамъ въ ихъ художественномъ двлъ, онъ жествеко нападаетъ на корыстный духъ Римлинъ, обращенный на все житейское, и въ этомъ полагаетъ главную причину, почему у нихъ не могуть процвътать искусства также, какъ въ Греціи.

«Грекамъ дала Муза геній и даръ говоришь сладкими усшами, и Греки алчны къ одной шолько славъ. А Римскія діши долго и долго учашъ, какъ бы разділишь ассъ на сошыя часши. Ошвічай, сынъ Албина: если изъ пяши унцій ошнящь унцію, чшо осшанешся? Если сказаль: шрешь асса, славно! сбережешь свою деньгу. Ну, а прибавишь унцію: чшо будешъ? Половина асса.... О! если эша ржавчина, эща забоща о корысши однажды вопьешся въ души — будешъ ли намъ надежда создащь произведенія, досшойныя шого, чшобъ сохранящь ихъ подъ корою кедра или легкаго кипариса?»

Такъ Горацій преслъдоваль жишейское направленіе своихъ сограждань въ его вредныхъ крайносшяхъ; но выше, въ другихъ явленіяхъ, онъ его признавалъ, какъ необходимосны. Онъ посшигалъ, чно въ Римъ Поэзія никогда не буденть искуссивоть семосшоя-

ппельнымъ, какъ была въ Грецін. На драманическихъ зрадицахъ въ Римъ, замъчалъ онъ, что вымысель, принаровленный къ мъсшамъ, хорощо выдержанный, безъ всякой красоты, безъ искусства, болъе веселитъ народъ и занимаетъ его вниманіе, чъмъ стихи, чуждые дъла и звучные пустяки (\*). Горацій, изъ всъхъ Поэтовъ Рима всъхъ болъе постигавшій духъ народный, понималъ, что Римлянинъ, при всякомъ художественномъ произведеніи, спросніть: «а къ чему оно? а какая оттъ него польза для жизни?» Воттъ почему, когда пришлось ему ръщать вопросъ о цъли Поэзін,—онъ, уступая духу націй, ръщилъ его по Римски, практически.

Въ слъдъ за эпимъ же гоненіемъ на корысшный духъ Римлянъ, онъ указываешъ на два стремленія Поэтновъ, полезное и пріятное:

> Aut prodesse volunt, aut delectare poëtae, Aut simul et jucunda et idonea dicere vitae.

«Поэшы хошяшь или приносишь пользу или веселишь, или соединяшь и пріяшное и полезное жизни.

И далъе указываенть на разныя мнънія, конторыя раздъляюнть въ эптомъ опмощеніи Римлянъ:

Centuriae seniorum agitant expertia frugis, Celsi praetereunt austera poemata Rhamnes.

«Центуріи старьйнихъ пресльдують лишенное пользы; а гордые всадники пренебрегають важными поэмами.»

<sup>(\*)</sup> Interdum speciosa locis, morataque recte
Fabula, nullius veneris, sine pondere et arte,
Valdius oblectat populum meliusque moratur,
Quam versus inopes rerum, nugasque canorae.

Вопть споръ древняго Рима съ новымъ, молодымъ, Греческимъ! Какъ же тонкій Горацій ръшипть этопть споръ? Разумъется, онъ согласитть оба мивнія и соединитть сладкое съ полезнымъ, потому что Римлянинъ иной красоты не постигаетъ:

> Omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci, Lectorem delectando, pariterque monendo (\*).

Вопть опкуда и какими мъспиными причинами объясняется это правило о нравственной цъли Поэзіи, которое первоначально принадлежить Горацію и изъ его Піитики перешло во всъ западные курсы, по подражанію. Мы видимъ, какъ это правило могло родиться въ Римъ. Желая убъдить своихъ суровыхъ согражданъ въ необходимости Поэзіи, Горацій вездъстарается внушить имъ, что она полезна.

Militiae quanquam piger et malus, utilis urbi,

говоришъ онъ о Поэшъ въ 1-й Эписшолъ 2 книги. Въ посланіи къ Пизонамъ разсказывая Исшорію Поэзіи, онъ мъщишъ прямо на ея нравсшвенное назначеніе: Орфей и Амфіонъ образовывали дикарей; Поэзія была нъкогда мудросшью, научала ощдълящь общесшвенное ошъ часшнаго, свящое ошъ нечисшаго, сшроила города, давала законы; въ лицъ Гомера и Тиршея подвигала воиновъ къ доблесши; произносила пророчесшва, указывала на пушь жизни; снискивала милосшь царей; была услажденіемъ шрудовъ: шакъ нечего же сшыдишься шебъ лиры, прибавляешъ

<sup>(\*)</sup> Тошъ собраль все голоса въ свою пользу, кщо соединиль полезное съ сладкимъ, увеселяя и вмъсшъ назидая чищащеля.

шонкій Горацій Пизону, жвшя въ лиць его на арисшокрашію Римскую, кошорая какъ видно не вся походила на Меценаша:

ne forté pudori Sit tibi Musa lyrae solers, et cantor Apollo.

Описывая обязанность Поэта, Горацій какъ будто соединяєть съ нею обязанность гражданина.

«Кшо узналъ свой долгъ передъ ошечесшвомъ и друзьями; какою любовью должно любишь родишеля, браша и госшя; въ чемъ дъло Сенатора, дъло судіи, дъло вождя посланнаго на войну: щошъ конечно всякому лицу съумъешъ воздашь приличное. Ученому подражателю я прикажу смотръть на образецъ жизни и нравовъ, и оштуда снимать живыя ръчи (\*).»

Ни одинъ изъ Поэтповъ Римскихъ не вникалъ такъ глубоко, какъ Горацій, въ отношенія, въ какихъ находилась Поэзія къ Римскому обществу. Она принадлежала малому, избранному кругу выстаго сословія. Такъ какъ верховная власть покровительствовала ей, то всемъ хоттелось въ Поэты, по призыву моды: свытскіе льстецы употребляли во зло эту слабость аристократовъ. «Иной и не смыслитъ, а рыпается писать стихи. И отъ чего же не быть ему Поэтомъ? Онъ свободный, рода не рабскаго, можетъ платить цензъ всадника и человъкъ

<sup>(\*)</sup> Qui didicit patriae quid debeat, et quid amicis;
Quo sit amore parens, quo frater amandus et hospes;
Quod sit Conscripti, quod judicis officium; quae
Partes in bellum missi ducis: ille profectò
Reddere personae scit convenientia cuique.
Respicere exemplar vitae morumque jubebo
Doctum imitatorem, et vivas hinc ducere voses.

безпорочный. » Какъ здко эпими словами пресладуенть Гераній Римское невъжество, котторое свои общесписникым вытоды признавало за права на поэшическій шаланшь! Какь видынь вь эшихь словахъ духъ Римскаго общеспіва — и какъ заившенъ глубокомысленный, свышскій наблюдашель въ Гораців! Изъ сего-то общественного унижения онъ хоптьлъ возвысинь по искуссиво, конторому самъ, вмъсшъ съ другомъ своимъ, Виргиліемъ, приносилъ чистыя жершвы. Онъ прошиводъйствовалъ толпъ дурныхъ Поэтовъ и льспецовъ, которые унижали Поэзію до ремесла; боролся съ корысшнымъ духомъ Римлянъ, не коштвишихъ признашь необходимосши Поэзіи въ обществъ, и указывалъ имъ на нравственное и полезное ея назначеніе. Вопть, по моему мньнію, цьль этой Эпистолы, частная, современная, показывающая ея опношение къ жизии Римской.

Такъ Горацій соединиль въ своей пеоріи Греческія начала съ національнымъ направленіемъ, — и какъ оправдался глубокомысленный взглядъ кришика, извлекшаго мъспиную теорію Поэзіи изъ національной склонности своихъ сооттечественниковъ! Заключивъ совершенство Поэзіи въ соединеніи прілитнаго съ полезнымъ, онъ въ пророческомъ духъ восклицаентъ:

Hic meret aera liber Sosiis: hic et mare transit, Et longum noto scriptori prorogat aevum.

«Такая книга принесешь денегь Созіямь; она переплывешь море и объщаеть долгій въкъ нзвъсшному иисателю.» Какъ сбылось на Римской Поэзіи пророчество Горація! Самое выстее произведеніе Лапинской Музы, но единогласному признавію всехъкрипиковъ, не Георгики ли Виргилія, въ кошорыхъцель кудожественная шесно слилась съ целью пракшическою, и вещественная мысль дольного Рима украсилась всею прелестью и роскошью заемнаго искусства? — Века оправдали слово Горація, который, какъ редкій криникъ, имелъ право скавать о себя:

> ....Ergo fungar vice cotis, acutum Reddere quae ferrum valet....

И такъ вопть результанты, извлекаемые нами изъ теоріи Горація:

- 1) Теорія Г. есть въ существъ своемъ теорія Аристотеля, примъненная къ мъстности Римской.
- 2) Теорія Г. касаешся прешчущесявенно Драмы н служишь къ сильнъйшему подпівержденію мысли, что вся шеорія Поэзін у древимкъ ограничивалась шеорією Драмы.
- Условія изящнаго, по Горацію: единство и простота. Послъднее имъло мъстное отношеніе къ Рамской Поэзіи, которая отличалась сложностію стихій.
- 4) Ученіе о нравственной цъли Поэзіи принадлежить Горацію и объясняется изъ практическаго стремленія Римскаго народа.

## Эпизодъ о Лонгина,

## CAYMAMIË HEPEROAOME ES HOBOMY MIPE.

Прежде чвив покинемъ древній міръ, мы должны обранишь вниманіе на одно замъчашельное сочиненіе, котторое хоття по заглавію своему и не отпиосится прямо къ теоріи Поэзів, а скоръе къ Эспетикъ вообще (\*), но по содержанію кринтическому, по множеству примъненій къ націему искусству, непремьнно должно войти въ сію Исторію.

Сочиненіе Лонгина о Высоком (шер' в'фов;) (\*\*), оппносящееся къ ІІІ въку Хриспіянской эры, во первыхъ, предспіавляеть: замъчательный подвигь оппносительно къ тому времени, когда оно явилось, къ эпохъ совершеннаго упадка искусствъ, чему были правственныя причины; во вторыхъ, имъетъ важное всемірное эначеніе въ Исторіи нашего предмета, ибо, какъ я думаю, по духу своему составляеть переходъ отъ древней теоріи къ новой.

<sup>(\*)</sup> Вонть почему я не говорю здась начего ни о сочиненіи Неоплатоника Плотина: ΤΕρί Του Χαλου (о прекрасномъ), щи о сочиненіи Прокла: Τερί ενώσεως χαι χαλλους (о единсива и красонів), пошому что въ этакъ сочиненіяхъ трактустка прекрасное метафизически, безъ пракаго приманенія къ искусствамъ, и особонно къ Поззіи.

<sup>(\*\*)</sup> Dionisius Longinus de sublimitate ex recensione Zachariae Pearcii. Animadversiones interpretum excerpsit, suas et novam versionem adjecit Sam. Fr. Nathan. Morus, Philos. Professor Lips. — Lipsiae. 1768.

Ни отечество, ни годъ рожденія Кассія Лонгина (\*) неизвъсшны. Мы знаемъ, что онъ былъ ученикомъ знаменешаго Неоплашоника, Аммонія Саккаса, учипеля Оригена и Плошина. Но ни Аммоній, ни Плошинъ, шоварищь Лонгина, не хонгин признашь его Философомъ, а опиноснаи въ сословію Ришоровъ. Изъ труда Лонгинова видно, что онъ изучаль всехъ Греческиять писателей, но особенно Платона, Гомера и Демосоена, и чию виюнть превосходный Рингоръ одаренъ быль щакимъ пюнкимъ вкусомъ и шакъ развилъ его наблюденісмъ, чию едва ли не заслуживаенть имени перваго Крищика древносим, пг. е. изъ числа штахъ писашелей въ семъ родъ, кои дошли до насъ. Извъсніно, чию Лонгинъ преподавалъ красноръчіе въ Аоинахъ и былъ призванъ въ Зенобів, цариць Пальниры, при дворъ жошорой быль Миниспромъ. Во время осады Пальмиры Императоромъ Авреліаномъ, Лонгинъ совътовалъ царицѣ не сдавашь города, и за вшо, по взящи онаго, осужденъ былъ на казнь, кошорую перенесъ великодушно, въ 273 году. Нравственная высокость духа, которою упитано его сочинение, отразилась и на его жизни.

Изъ всъхъ древнихъ писателей о нашемъ предметъ, какіе дошли до насъ, Лонгинъ, первый, открываетъ намъ новую сторону въ изящномъ — высокое, и примъняетъ это воззръніе къ произведені-

<sup>(\*)</sup> Въ премних наданіяхъ, равно какъ и въ шомъ, компорымъ я нользовался, Лонгинъ носишъ има Діонисія; но Шёль говоришъ, что подробивание изследованіе объихъ важиващихъ рукописей этого сочиненія, находящихся въ Вашиканской и въ Парижской библіотикахъ, показало, чяго авморъ онаго названъ Діонисіемъ пли Лонгиномъ (Διονυσίου η Λογγίνου). Такъ какъ сей Діонисій не извъсшенъ, то и приписали его Кассію Лонгину.

ямъ древней Анмерануры. Древніе, оспавнявніе намъ насорію изащнаго, не говорапть о высокомъ. Плащонъ видъль изянное въ божесписенномъ и какъ будшо предчувсивоваль высокое Лонгина, но не именоваль его; Ариспоптель смощръль на красоту со сторосы виъщней и полагаль ее въ единомъ, цъломъ и полномъ; Горацій въ единомъ и простомъ, и присоединаль къ энюму выразимельное (dulcia sunto). Лонгинъ отперывасить наконецъ совершенно новую сторону въ красопив — высокое, болъе родственное нашему Хриспіянскому духу (\*).

Лагарить смишкомъ строго судилъ о Лонгинъ. Онтоговорингъ, что Аенискій Риторъ полагаль высокое въ одномъ только стилъ. Это несправедливо: какъ Риторъ, онъ примъналъ свою пеорію высокаго болье къ стилю, какъ и всъ древніе критики, у которыхъ слогъ менве отдълялся оттъ мысли чемъ въ наше время; но мы увидимъ, что онъ глубже наблюдалъ его, нежели какъ думаетъ Лагариъ. Будучи воспитанъ на языческихъ образцахъ, Лонгинъ поститъ высокость Богодухновеннаго изреченія Монсея: «И рече Богъ: — да будетъ свъптъ — и бысть, » — и совершенно новую сторону открылъ, даже въ языческихъ писателяхъ, сторону высокой мысли.

Врема, въ которое онъ развилъ свою **тео**рио, писколько не благопріапиствовало вкусу. Онъ самъ весьма сильно жалуется на господствующіе

<sup>(\*)</sup> Саздушить замъщищь, что до Лонгина писаль объ высокомъ Риторъ Цецилій, о которомъ упоминасть Лонгинъ въ началь своего сочиненія. Но онъ не доволенъ трактівтомъ Цецилія, потому что не показаны въ немъ источники высокаго, кота и видно стараніе определнить опос.

порожи, изъ конторыхъ первымъ силичить надумость (ото ифос), какъ недосніатюкъ совершенно пропивоноложный высокому. Эту надуппость онъ прекрасно сравниваешъ съ опухлостью шъла, страдающаго опть водяной: надушое слово, какъ опуклое шъло, свидъщельсшвующь о внушренией пусшошь: «ничего прить суще, какъ человекъ въ водяной» (ообер Επρότερον υδρωωικού). — Этоть порокь сопровождается женанствонь, припорностью выраженія, конторая есшь первый признакъ малодущія и неблагородства (τασεινού γάρ εξ ολου και μικρόψυχου, ход то "отти хожо и 'сувичестотом), и излишествомъ украшеній, раждающимъ холодъ. Всв же эти недосшашки происшекающь ошь одной главной причины: ошть спиремленія къ новымъ выисканнымъ мыслямъ, которое одолъваетъ писателей въка; -- а корень всему элу еще глубже: онъ заключаетися въ нравственномъ унадкъ духа. - Въ шакое-то время безвкусія и униженія, Лонгинъ, іпеорією высокаго, старался подкрыпинь упадавшую Словесность.

Авторъ не предлагаетъ намъ яснаго опредвленія высокаго, заключеннаго въ немногихъ словахъ; но описываетъ его по признакамъ внутреннимъ и по дъйствіямъ, которыя оно производнтъ на насъ. Теоретикъ, основывающій євою теорію на опытныхъ наблюденіяхъ, ръдко старается заключить предметъ, имъ изучаемый, въ границы теснаго опредъленія, потому что онъ слишкомъ преданъ изученію всъхъ тонкихъ оттънковъ и частностей, которые боится утратить въ своемъ опредъленіи. Таковъ Лонгинъ.

Такъ указываенть онъ на признаки высокаго:

- «Висстве имъентъ необозримое могущество надъ душою; оно сильнъе всякаго слушащеля.... Является въ ръчи внезапно и разрушаеттъ весь порядокъ какъ молнія, знаменуя шъмъ великую силу орашора (\*).»
- «Главный признакъ испинно высокаго: чъмъ долъе на него смоприць, шъмъ душа швоя болъе и болъе съ нимъ роднипся и не можещъ уже въ себъ искорениць его; памящь о немъ несокрушима и въчна. То починай изящно и испинно высокимъ, что всегда и для всъхъ высоко (\*\*).»

Пящь источниковъ полагаетъ Лонгинъ для высокаго; первый — величіе помысловъ, второй сила и восторгъ чувства: эти два источника заключаются въ нашей природъ; Лонгинъ называетъ ихъ самородными (ἀνδιγενείς). Прочіе три суть искусственные: 1) образованіе фигуръ, 2) выраженіе благородное, 3) сочиненіе ръчи. — Въ числъ этихъ источниковъ высокаго, какъ видимъ, величіе мысли занимаетъ первое мъсто. Высокая мысль и высокое чувство могуть быть, по мнъню Лонгина, выражены не однимъ словомъ, но и молчаніемъ.

Высокое возносить человъка къ божественному и указываетъ ему на божественное его происхождение:

<sup>(\*)</sup> Γ. I. τάυτα δε', δυναστείων και βίαν άμαχον προσφέροντα, παντός 'επάνω του 'ακροωμένου καδίστατα.... υ'ψος δέ που καιρίως 'εξενεχδε'ν τά τε πράγματα δίκην σκηπτου πάντα διεφόρησεν, και την του 'ρήτορος ευδυς 'αδρόαν 'ενεδείξατο δυναμιν.

<sup>(\*)</sup> Γ. VII. Τόυτο γὰρ τω συτι μέγα, συ πολλή μεν η αναξεώρησις, δυσκολος δε, μάλλον δ' αδύνατος η κατεξανώστασις, ισχυρά δε η μνήμη και δυσεξάλειπτος. Ολως δε καλά νόμιζε υψη και αληξινά, τὰ διαπαντός αρέσκαντα και πάσιν.

«Природа присудила человану не бынь живошивись мизкимъ и неблагороднымъ, но вводя въ жизнь и въ цеаьй міръ, какъ бы въ нъкую великую славу, посніавила насъ зришелями всъхъ дълъ и набожными соревнователями ел созданій (\*), и природила душамъ нашимъ необоримую любовь ко всему высокому и, какъ мы сами, божеспвенному. Пошому-що, созерцанію и мынленію человъка не довленть и весь міръ, но помыслы его часшо переходяшь за границы вселенной. И если кшо, кругомъ себя окинувъ жизнь, увидишъ, каки все высокое возносится передь нимь нады прекраснымы, — щошь миновенно познаеть, для чего мы родились. Воть опть чего, повнущению самой природы, ны не удиваленся малычь пошокамъ, хошя они и свъщам и полезим, но изуманемся Нилу, Исшру, Рейну и еще болье Океану. Не свышильникъ возженный нами, хошя и въ чисшошть хранящій пламя, но огни небесные, хошя и часто омрачаемые, поражающь умъ нашъ, или еще болье крашеръ Эшны, изъ глубины котораго извергающся водопады камней, скаль, и пошоки огня (\*\*)....»

<sup>(\*)</sup> Такъ Лонгинъ называентъ художника соревнованиелемъ природъ.

<sup>(\*\*)</sup> Γ. 35. ή φυσις 'ου τοισεινου ή μιας ζωσυ 'ουδ' 'αγευνες ε'χρινε, του απηρωσιου, 'αλλ', ως 'εις μεγάλην τωα ωστήγυρω, 'εις του βίου και' 'εις του σύμισαντα κόσμου 'εισάγουσα, πεατάς τινας τών ο'λων άντης 'εσομένους και' φιλοτιμωτάτους 'αγωνιστάς, ευπυς απι κού μεγάλου, και' ως προς ή μιας δαιμονιωτέρου. Διόσερ τη πεωρία και' διανόια της 'αππρωσίνης 'εωιβολης όυδ' ο σύμισας κόσμος 'αρκεί, 'αλλά και' τους του σεριέχοντος σολλάκις ο'ρους 'εκβαίνουσιν αι' 'εωίνοιαι' και' ε'ι τις σεριβλέψωτο 'εν κύκλω του βίου, ως σλέου "εχει το σεριττόν και' μέγα του

Изъ приведенныхъ нами мъсшъ, мы ясно ножемъ видъщь, что Лонгинъ чувствовалъ высокое и чувствомъ полагалъ его во всемъ томъ, что подвигаетъ, въ насъ безконечность духа, что выносищъ мысль нашу за предълы міра. Ясно, что Лонгинъ не въ однъхъ словахъ, не въ одномъ стилъ, какъ приписываетъ ему Лагарпъ, заключалъ высокое.

Сіе-шо воззръніе, совершенно вовое для древняго міра, Лонгинъ примънилъ къ словесности Греческой и искаль въ Гомеръ, Плашонъ и Демосоенъ высокаго мысли, которое предчувствоваль духомъ. Доказащельство тому, что онъ глубокомысленно нзучилъ творенія всъхъ эшъхъ писателей, мы видимъ въ превосходныхъ эпизодическихъ разсужденіяхъ, которыми усъяно все его сочиненіе, и въ образцовыхъ примърахъ, приводимыхъ Авторомъ и отличающихся всею утонченностію вкуса. Изъ вставочныхъ размышленій, я укажу на сравненіе Иліяды съ Однс-

καλού, ταχέως "εισεται, προς α γεγόναμεν. "Ενθεν φυσικώς πως 'αγόμενοι, μια Δι', ου τα μικρα 'ρέιθρα βαυμάζομεν, 'ει και' διαυγή και' χρήσιμα, 'αλλα τον Νείλον και' Ιστρον, ή Ρήνον, πολυ' δ' "ετι μιαλλον τον Ωκεανον 'ουδε γε το υ'φ' ή μιών τουτι' φλογίον 'ανακαιόμενον, 'ειπει' καθαρον σώζει το φέγγος, 'εκπλητισμέθα τών συρανίων μιάλλον, καίτοι πολλάκις 'ειποκοτουμένων συδε τών τής λίτνης κρατήρων 'αξιοθαυμαστότερον νομι'ζομεν, ής αι 'αναφέρουσι, και' ποταμούς 'ενίστε του γένους 'εκέινου και' 'αυτόυ μιόνου προχέουσι πυρος.

сеей (\*), на параллель Демосеена съ Цицерономъ (Гл. 12) и на глубокое изслъдованіе о фигурахъ и пронахъ (Гл. 16-28) (\*\*). Не льэя не замъщищь шакже, чию примъры, кошорые выбираенть Лонгинь въ своенъ сочинени изъ писапиелей языческихъ, всв опънчающся особенною возвышенностію мысли, — и я прибавлю, что они не сполько во вкусъ древнемъ, сколько въ нашемъ, Романшическомъ. Такъ самые шропы допускаешъ Лонгинъ шогда, когда въ нихъ видимъ проблескъ великихъ мыслей, даже не смопгря на то, что тропы, имъ предлагаемые, сами по себъ кажушся преувеличены, особенно если вспомнимъ пласническую опредълительность и простоту Грековъ. Въ этомъ опношении особенно замъчашеленъ примъръ изъ Ксенофонта, приведенный Лонгиномъ: это описаніе человъческаго шъла (Гл. 32). Ему нравишся, что Ксенофонить сравниваенть голову человъка съ кръностью,

<sup>(\*)</sup> Лонгинъ подагалъ, чию Илида сочинена Гомеромъ въ эпоху мужесива и силы, Одиссея же въ спаросии. Онъ сравниваентъ последнюю съ заходящимъ солицемъ, кошорое, хоша упирашило шеплошу, но не упиращило ведичия. Въ Одиссев находинъ Лонгинъ говорливосиъ, порокъ, кошораго, но его микню, не избътлющъ въ спаросии даже генильные писашели (Гл. 1X.)

<sup>(44)</sup> Наши Ришоры внослить по прежнему пропы и фигуры въ свои Ришорвки и оснавляющь всю шеорію укращенія въ прежнемъ схоласшическомъ видъ, кошорая совершенно ве соопвыпсивуещъ шребованіямъ современнымъ и оснъещся безполезною. Эшопть предмешъ надлежало бы изслъдованы въ исшорическомъ опношеніи, а для сей цъли разобращь криппически що, что Цицеронъ, Квиншиліанъ и Лонгинъ осшавили намъ объ эшомъ предмешъ. Здъсь не мъсто вдаващься миъ въ большія подробностии. Надвюсь предложить мои мысли объ эшомъ въ особомъ разсужденів.

къ кошорой ведешь перешескъ-выя; ему нравищея; когда онъ говоринъ, чино боги съ умысломъ окружили кипящее сердце мягкими, безкровными легкими, чинобы смирянь его бурныя движенія. Кровь еснь пища плоши; каналы ея проведены по шълу, какъ но садамъ, съ цълію пишанія, и наполняющся изъ сердя ца, всегдашияго хранилища крови. При концъ жизни, узы души разрывающся какъ корабельныя верви, и она оптходинть свободная. Чито нравишся Лонгину въ эшъхъ мешафорахъ, довольно выисканныхъ и пропивныхъ простому вкусу древности (\*)? Однъ мысли, которыя въ нихъ содержанися. На пр. въ Иліядъ, нично такъ не поражаетъ Лонгина, какъ описаніе величія боговь въ сраженіяхъ, шеснийе Непинуна по морю, или страхъ Плутона, чтобы Нептунъ, потрясая землю, не сокрушилъ сводовъ ада и не ошкрыль смершнымь и богамь, шайнь его подземнаго дома.

Сихъ-шо мыслей, болъе близкихъ нашему духу, нашему Хриспіянскому спремленію, ищешъ Лонгинъ въ писашеляхъ языческихъ и открываетъ въ нихъ сторону совершенно новую и намъ родную. Онъ ръшительно утверждаетъ, что если Гомеръ, Софоклъ, Платонъ и Демосфенъ берутъ верхъ надъ прочими инсателями, тю конечно не отсутствиемъ от прочими присутствиемъ въ нихъ высокаго. Если совершенство нолагать въ маломъ числъ погръщностей, ню Гомеръ уступитъ Аполлонію Родосскому, Софоклъ—Трагику



<sup>(\*)</sup> Не льзя не заменниць чего-ню восточнаго въ эптехъ метафорахъ Ксенофонта. Критики находить въ этомъ писателе вліяніе востюка.

Іону, Плашонъ — Лисію, Демосвенъ — Гипериду; но за имо они берушъ ръшишельное превосходство виезапными искрами высокаго, котпорыхъ нъшъ у ихъ соперниковъ въ искусствъ. Какимъ нибудь однимъ возвышеннымъ чуднымъ порывомъ, они покрывающь все недостаточное, а если бы кто захочивъть собрать во едино всъ погръщности Гомера, Демосвена и Платона, ито какою бы малою и инчиножною частию показались онъ въ сравнени съ прекраснымъ (\*)! Откупиствие онибокъ полько удаметъ хулу; высокое же сверхъ того и производитъ изумление (\*\*). Потому богоподобные писатели, премебретая точностию, имъютъ въ виду одно великое. Таково назначение самой природы человъческой.

Великое и высокое болье въ природь; точное и совершенное въ искусствъ. Чуждаться пороковъ есть дъло искусства; быть высокимъ — дъло природы. Въ произведени искусства иы плъняемся рачительностию исполнения; въ дълахъ природы величемъ. Слово (λόγος) есть даръ природы въ человъкъ. Взирая на статую, мы любуемся искусственнымъ

<sup>(4) &#</sup>x27;Ως 'εχείνων των 'ανδρων ε'χωστος α'σωντα τὰ σφάλματα καὶ 'εξωνείται πολλώνας υ'ψει χοι 'χατορθωματι, χοι 'τὸ χυρωντατον, ώ'ς, ε'ι τις 'εχλέξως τὰ 'Ο, μήρου, τὰ Δημοσθένους, τὰ Πλατωνος, ο'σαι δὴ μέγιστοι, παραπωματα πάντα ο μόσε συναθρόισειεν, 'ελάχιστον ἄν τι, μάλλον δ' ου'δε πολλοστημόρων ἄν ευ ρεθείη των 'εχείνοις τοις η'ρωσι πάντη χατορθουμένων. (Γι. 36).

<sup>(\*\*)</sup> και' το μεν άπταιστον ου ψέγεται, το μέγα δε και Σανμάζεται.

скаливовъ ел съ человъковъ; но въ словъ, какъ дяръ природы, мы хошимъ болъе, нежели человъческаго (\*). Опісюда понянно, какивъ образовъ Лентинъ могъ посшигнушь высокое въ Богодухновенновъ варечени Монсея: Да будет свъть — к бысть! (\*\*): онъ искалъ въ словъ человъческомъ божесшвеннаго.

Ясно, что Лонгинъ предчувствоваль другую сторону изящнаго, которая недоступна была матеріяльной чувственности древнихъ, это изящное въдухъ и мысли, которое называемъ мы высокимъ и которое открылось намъ ясиве въ Христіянскомъ міръ. Извъстно, что секта Неоплатониковъ, не смоторя на свое враждебное отношеніе къ Христіянству, занималась его ученіемъ и заимствовала изъ него пъмоторыя мысли. Лонгинъ не былъ Христіяниномъ, какъ можно заключить но выраженію его о Моисев (ούχ ο τυχών άντρρ, человъкъ не случайный) (\*\*\*): иные коттьли напротивъ основать на этомъ выраженіи, что

<sup>(\*) ... &#</sup>x27;εται μέν τέχνης Σαυμάζεται το 'ακριβέστατον, 'εται δε τῶν φυσικῶν ε΄ ργων το μέγελος φύσει δε λογικον ο΄ ἀνλρωπος κ'απι μεν 'ανδριάντων ζητειται το ο΄ μοιον 'ανλρωπω, 'εται' δε λόγου το υ΄ περῶρον, ῶς ε΄ ψην, τὰ 'ανλρώπινα (Γл. 36.)

<sup>(\*\*)</sup> ταύτη και ό τῶν Ἰουδαίων ΞεσμοΞέτης, ὀυχ ό τυχον ἀνήρ, ἐτωτιδή τὴν τοῦ Ξέιου δύναμιν κατὰ τὴν ἀξίαν εξεχώρησε, καξέφηνεν, ἐυΞυς εν τῆ ἐισβολή γράψας τῶν νόμιων. Ει ωτν ὁ θεὸς, φησίτιὶ; ΓενέσΞω φῶς, και ἐγένετο γενέσΞω γῆ, και ἐγένετο (Γ1. 9).

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Переводинкъ Ланинскій передаенть тань: non confermendus или non speragadus scripter.

Лонгинъ былъ Хриспининъ, по конечно, въ пинсиъ случать, оны выразился бы о Монсеть съ большимъ уваженіемъ. Но какъ Неоплашоникъ онъ могь нившь поняние о Хрисниянскивъ: къ шому же, должно замъщинь, что Лонгинъ, не смощря на що, что былъ ученикомъ Аммонія Саккаса, умълъ себя предохранипь ошъ заблужденій его секшы (\*). Нравсшвеннымъ харакшеромъ своимъ онъ былъ гораздо выше Плопина. Неудовольствія Неоплатониковъ протіцвъ Лонгина и самое слово объ Монсев, конпорое на приличнобъ было Хриснііянину, но приносишъ чеспь азычнику, показывающь, что онъ духомь не столько быль чуждь ученія Христіянскаго, какъ прочів последоващели секцы. Литературныя мизнія свои онъ соединялъ съ нравспівенными, и не находя высокаго въ искусствъ современномъ, прицисывалъ эщо отсупствію высокости въ духъ и порабощенію онаго еще болье, нежели состоянію политическому. Корысть и сластолюбіе, по его мнънію, подчинили себъ всю жизнь человъческую (\*\*). Оппъ освобожденія духа онъ ожидаль возможности высокаго-и съ этою цълію обрапилъ взоръ назадъ, на великольпныя произведенія древняго слова, еще привлекавшія вниманіе человъчесшва, чтобы хотя въ нихъ указать на то величе духа, котораго не было въ современной словесности, — и

<sup>(\*)</sup> Schoell. Histoire de la Littérature Grecque. T. IV. page 530. Disciple d'Ammonius Saccas, il appartient aux Néo-Platoniciens, mais il sut se préserver de leurs erreurs.

<sup>(\*\*)</sup> Γ. 44. Ἡ γαρ φιλοχρηματία, τορος ην απαντες απλήστως ηδη νοσουμεν, και ή φιληδονία δουλαγωγουσι, μάλλον δε, ως αν ειτου τις, καταβυδί- ζουσιν αυτώνδρους ηδη τους βίους.

посредсивомъ Лятературы дваствовать и на нравственное состояніе общества. Цаль благородная! Но отпибка Лонгина, увлеченнаго красотного древнихъ образцевъ, состояла въ томъ, что онъ ожидалъ обновленія отть міра языческаго и черезъ него. Сіе высокое, сія красота духа, котторую глубоко провидълъ Лонгинъ, могла явиться только въ духовномъ Христіянскомъ міръ; но тымъ не менъе книга его, какъ прозръніе въ будущее, бросившее отсвътъ и на месь міръ древній, останется насегда памятиникомъ славнаго усили и поражаетть насъ тютоже внезапностію и тымъ же продолжительнымъ изумленіемъ, какими Лонгинъ описалъ Высокое (\*).

Волть положение наше о Лонгина: Сочинетие. Лонч гана о Высокомь, открывал намь новую сторому изпираво съ дрвеней Повви, гобразуеть первиодъ отъ теоріи дрвеней, основанной на подражати природы, къ теоріи новой, основанной на дъятельности дужа.

A confidency of the control of the c

Пи да не пожаващь, что до чась не дощедь практыть Донгина о страстах, который объщаенть онь въ заключени своего сочинени, и въ которомъ онъ изследовать высокое отнессирения жи суменну

Міръ і новый, по весмы своемь уменженномы правт эвийи, предсинваленть намь съ перваго вагляда тораздо пбольшую положность пошихій, невели віръ дровній, пот вито есіндопійснию потому чиво онть заключаенть, въ себъ, произ собещвенных воюнкы, спихія насладованныя овка древняго міра. Сей общій харакшеръ ново-европейскаго образованія, еще болье нежели гдв нибудь, отражается въ Исторіи Поэзіи и ея Теоріи. Двойственность стихій рождаетть непремънно борьбу ихъ между собою. Вошъ почему первый признакъ, кошорый поражаетъ насъ въ Исторія Словесности новыхъ народовъ, есть борьба начала древнято съ началомъ новымъ. Еще въ Римъ мы замъщили двойство стихій, ибо Римское образованіе совершалось подъ вліяніемъ Греческаго. Но въ новомъ міръ оно еще поразишельнъе.

Въ эшомъ и причина, почему у новыхъ народовъ, мы находимъ два періода Поэзіи: первый дикій; оригинальный, самородный, и второй классическій, подъ вліяніемъ образцевъ древностии. Поэзія "Скандинаво-Германская

на сверо-востокв, Газлических Бердовь на смерозападь и Провансальская на тогь, составляють вступительный, самородный періодь, чуждый носторовняго вілянія. Въ Италів, какъ сокровищини древняго міра, начинаєтися періодъ классическій и тізь нея переходить повсюду. Нокам'всть древніе образцы, благотворно дійствуя на развитіє вкуса, не стівстиють новаго духа и мовой жизни, Поэзія развиваєть самобышно; но тотомъ древняя стихія осиливаєть новую, стівсняють освобожденіс.

Раскроемъ, эпу мысль отпросительно къ развитно пеоріи Поэзія. Древніе, кромъ образцевъ своихъ завыцали новымъ готовую щеорію Ариспотеля, въ спрогихъ догматахъ, сильно дъйспівующихъ на умъ Такимъ образомъ Европа, въ началь своего поэтическаго поприща, уже имъла шеорію, но чужую, извлеченную изъ чужаго опына. Сія теорія, по своему догматическому характеру, непремънно должна была, рано или поздно, разыграть свою ролю въ пряой Европъ, особенно тогда, когда шворческій духъ обезсильлъ Такъ и слълалось.

Сія древняя теорія очень рано стала извыстий въ Европъ средняго въка. Арабы познакомили исвых Европейцевь съ Греческимъ Филособойъ! Комиментарій по всъит сочиненіямъ Аристописля, найм самный Арабомъ! Аверровсомъ, былы бощею камтою ученыхъ средняго въка. Извыстию, что Фридрахв'; Король Сицилін, способствоваль! къ размежению кингъ Аристописла въ переводы и компентаріевы на очень, которые, по его заказу, переводими выни на

Лапинскій языка і Изътсочиненій Данна и Пеппрарки вилио, чию Піншики Ариспющеля и Горація были ниъ извеспиы. При Аріоспів изчались уже сильныя пренія между последовашелями Плащона и Арисшошеля — и сіпали занимашься разрышеніемь накошорыхъ шеоренинескихъ вопросовъ. Но высшія произведенія генієвъ Индаліи развились безъ воякаго вліянія древней плеорін. Даншъ, Пепірарка въ своихъ произведеніяхъ, на "Ищаліянскомъ языкъ и Аріоспіъ совершенно псворочны ошт всякой сивсиные ином власщи науки. Въ нихъ видно глубокое изучение древнихъ Поэшовъ, кошорое образовало ихъ вкусъ и изящное выражение, но нисколько не списсиило нидуха, ни жизни. Вь XVI въкі, начинается уже члім ніе теоріи древней, болье списнительное. Тассъ есть первый сего предспавитель, онъ не только Поэтъ, по и теореникъ. Онъ вводить теорио древнихъ, преимущественно Аристотеля, въ Италио, и примъняенть ее къ Эпопев. Освобожденный верусалимъ есшь уже плодъ не одного независимаго ренія: ныпры, вы ней видины следы глубоконысленнаго, эклекпическаго изучения всъхъ образцевъ, ему предшеспвовавшихъ, и пеорій древней, которая была заранье гонтова. Но дукъ новый, Хриспиянскій, не покорился еще госполения древней спикіи — и спаск произведение Тасра. ХУІ всит, предсинавляенть въ Иддалін пармоническое полівніє, спиків превней съ новою, базд уничиюжения духа, и Поама Тасса служинъ эшому спаспідивымъ выраженіемъ.

жүй жака. Поэзія развиваеціся щакже соверщенно мезависимо опть пеорія. Эщо свидьщельствующь

DE Militain Hiercinipa, es Henand Cepranmets muleus де Вега въ ХУКий Налдерони ви ХУИ винипринен -оТакинсь обращень; таки меноф Европи, повиюрильсь пьоже самое явленіе, кимое и вы френий Треціи, чис есинь; Поэвін, во вскир родинь споник, Эпори, Лира и ПДрави, пронимела свиостиомиельно псвои обрасповые пины, безъ всякате спрвонишельнаго вліянім птеорій, п даже не спотри на пто что ви посивд няя, наслъдованная от древния у существовали. леНо синжин древнян присущениювали; ... и борьба была неминуена. Прежде чынь чново европейское искуссиво просинтио подо пробениванато прознания, до сисей теорій, -- оно должно было перенести борьбу ст диворісю древнею и вручоржить жефравий прав отрасиний судь по св: условими догманамы. Эщо могло чюсявиования пногда нюльком кегда духъ вивор» ческій началь посякань. Инталія мервая, совершила примящей порежней пооріятька, ісвовить побравідних Эшто случилось: въ XVI вакъ) корда потовилась чине нобида: древней: спихиминада новою Мо вы :ХУН опольний эта побъда соверниласы Ишалія упрапваца... духъ: пивърчесвива, : удалялась: болве: н белье вы віръ: Лакинекій: и: почти. проненя на тевой-повый, сведний, прыня, сриворенный подвигами Дамина, Понтраркы, <sup>п</sup>Аріосыя: н Тасса, г—н на оязыка. Лаптинскій: Число/писаписафі Лапининания въ. Ницайн «XVII» въца превышения число Ипалілискиха, в теін посладне жаклеймены :: отпрерженнымы именень и seidentisti (\*); ាស 🕽 ម ខែស្ថាស់ស្រាស់ នេះសេខ 😙 ប្រឹក្សាក្រុង។

<sup>(\*)</sup> Seicentisti означаетъ *щестисотенные*, понюму что Италіянцы нменують вака но первымь двумь цифрамь, ихъ изображаю-

имейпислей, XVII (въжа, кикъ самато безплолнито и несчастного: для Словеопости Изпаліянской. ...,Въ опи роковое ! время неблагопрівиное для новаго: нокуссніва, ногла : нанинался маной мпо сшромный разрывъ между, живнію средней и церой Европы, высплупила: на поприще : Словеспрещи. Европейской и начала на мемъ: первенспиованть — Франція, спирана, не назначенная для нокуссина. Особенно заукчаниельна и смираниа судьба ся въ Исигоріи новой Сдоресноспис находась въ средопочік Западной Европы, она имъла у себя съ самаго начала боганивание машеріялы и зародыния формъ новей Поэзін. В**ь ней** раздавались звучных пъсии Провенса, эта первая премодія лиры Европейской; въ ней была польюель преданійню чудесномь выка Карла Велинагоз она явилась. первою л начинашельницею и живвыть дайсимующимъ. лицомъ възвиньйцеемъ: эцическомъ собышін: жыка, жь Кресшовыкь походахь; ея рышари, принесли.::съ.: востона безчисленное масжестиво волмісоныхъ citizonъ; въ мей начались и драминическія мистерін, первый зародынь повынцей Драмы. Не смоніря: на пайкое своенародное боганіснію матнеріядовъстокивни истиснусскива, Франція вычамъ не умеда воспользованныем и все уснушила другимъ сиправамъ. Инвали оптавла: она и прени Прованса, и чудесныя преданія о Карлів, и восновинанія Крестовыха покодовь, и восточным скажы, Испанім часть этикх, же преданій и драматнинескія мистерін; .--- а сама, когда выступила на поприще Словесности, отгринула все свое минувшее, всъ оппечественныя восноивнанія, и принявши ошъ Иппаліи изученіе древняго

міра възниу самую энеку, когда Миналія сму совер-

деци віннаць винаще ве навляви увалівной воннаш не: копила лаучаниь: пила: ображеть, конорыня гордилиры Иналія, Испанія в Англія рассорившись съ ерединит выконъ, повізустренцілась ванфровностина ся Исторію, и месологію и самым произвелей в Позгін свениви средений; образны древности, не понятые ею, носилавила метрою своего ситремления, -- и наконецъ зарание, по: неорін древней, приманива : ее пла своимъ общественным условиям, состивания для себя не**преложный кодексы, конгорымы, ограничила**, свою осбешенную пиорческую::силу, и, полкопорому жопина: произнесци :: неправый судъ всамъ произведеэния новаго ніра. Не вистря на своє пристрасшиов оперемленіе жа древности, Франція не понимала надлежващим собразонь, ни древнить образцевы ни древись пеоріи, и подъ ихъ формани и правилани, безъ сознанія выражала свою же собственную нанюнальность, сить чего предешавиль;: . и гвъ пракшикь и въ пеоріи, какое-пю епиранию прошивосные древняго съ новымъ : Въ XVII некъ подексъ Французскихъ правидъ уже мачаривать Буало. Въ половинъ XVIII-го, Балине привежь пеорио къ одному философскому началу, взящому, у дравникъ. Позднъе, Мармоншель, и другіе цримъинии ее, къ началамъ вкуса, собствение принадлежащаго націн, созланнаго ею. Въ конца щого же въка, національный крищикь Дагариж, на основаніц началь Франкузской шеорін, произнесь судь всань произведецілить, шакъ, называеной класенческой Липпературы Франціи — и вопрось, предспоявній неизбъжно, о, преимунцествъ древнихъ или Французовъ, гордо

рацияль из нельзу своего народа. Во XVII же и особенно XVIII вака, общежнийе Француское, равно и Лищерантура, возышван во вскит образованных странахъ рашиниельное влівне. Воюду прежнее было опивергнутно; Ариспюнель, конценнюванный Французами, и образить древніе, ими мередальные, всюду служили мариломъ совершенення. Всв народы запланили дань Франціи; въ лишерамира каждаго изъ нихъ непремъщо опиваченъ церіодъ Французскаго классическаго вліннія.

Ложное направленіе состиолло въ шомь, чию жотивли по образцамъ и но теоріи древней совершини судъ новому міру, съ тою особенною заднею ныслію, чтобы, отвергнувъ все образдовое нныхъ народовъ, подъ видомъ древняго водворинь господство своего національнаго, Французскаго. Вошъ роля, контерую древняя теорія разъирала въ ново-европейскомъ міръ, черезъ Францію.

Проимивъ насильсивеннаго нашесния Франціи на всв спраны Европы, прошеотовала спрана, получившая въ даръ отть Провидвийя высокое безириспрастіе мысли. Германіи, родина Европейскаго самонознанія, предоставлено было создань машеріялы и начала для новой Теоріи искуссина вообще и Повзіи. Съ одной стюроны, самобытная Фалософія, признавтая въ человъкъ врожденную идею изящнато и особенную эстептическую дъящильность духа въ тройственномъ его проявленія; съ другой, общирное историческое изученіе произведеній Иозвіи древняго и новаго міра, основанное на Филологіи и Кришикъ, привели Германію къ началамъ этой новой Теоріи, котторою ръщена окончатисльно

бориба : Арвиций: сицийн ор повою: и равно призницы права: ж. древники и невидии ниродова на Порзін. Гернанская : Порзін: была сама плодоми эпрто спервиленія.
Въ свою: очереда: Германія чознамали мліний: почи 
ши: на: мсв. смераны: Евроны: м на самую Францію, и 
смесобошновала всюду къ освобожавнію національноспик Минуша, въ котпорую мві жавемъ, есть продолженіе: эпого влінию.

Теореническая Реформація въ Германія последовала во винорой половинь XVIII вика, въ XIX же печренида и жъ другимъ народамъ. И шакъ сезданіе начими вовой: Теоріи, соощивнютивенной искуссиму Хрисмінискаго міра, Теоріи, номиримий дви враждебния спимін, принадлежить только концу XVIII вананиу XIX вика.

этом общее обограние лода Пеоріи Порзія въ новой Варопа, даспть мать въ резульнами інри главньіхті моменна, конторыми опитечається все св. гразвиніе Перевій представляєть свободное образованіе вовой Поезін во всехъ оригинальных образцаху св. при существованіи древней теорій, до конца XVI и вачаля XVII выка; второй — опівснительное влінніе древней заворіи и обравцевъ дурно пеннишкъ, во Франціи и въ Англіи, въ последней половинь XVII и въ XVIII стольшін; перетій — севобожденіе опівсего-ига и опикрыніе началь новой неоріи въ Германіи, во второй половинь XVIII и вь мачаль XIX

«Четыре народа являющея главным действоване» лами: во честь этомъ развиния: Иппаліянць; Французы, Англичане и Германцы, Эшъ народы разделили между собою идеальную и реальную обласши жизни.

Француры сил Англинано избражи реальную Никананць и "Герфаццы — живальную Перено приковывали мскусопию жь: условимы общесина и жь: польза жизви, и же новая процинь фгр. самоспроянськиего, безоппносинтельнаю назначеныя Комечно, опить Шепопира ного, чиобы понямь и объясниць всей мовой Евронъ оригинальнаго ел генія, необходимо было, чинобы другая спірана усвоила себа Англичанина. Иналіннцы и Нъмны обилли искусство въ немъ самомъ, безъ всякаго ошношенія из условіямь ликинима Первые ипворчески, безъ совнанія, возсоздали изящим въновомъ міра; викорые моспінгли ндею его мыслію. У Иппаліянцевы искусситво было саме саба малью, пошому чшо оно было жизнію; Германцы пісорелически доніли до піой же ніден, коплорую пів човоливан на двля. Въ Иппали искусство сень даръ природи; въ Германін — наука чего, есль пложе, и оно само плодъ науки. Илиаліянцы, изавивымъ своимъ экусовь и красошою формъ, вывли благопиворное влінніе на всяхъ народовъ Европы, въ началь поэшическаво поприща сихъ последнихъ; Германны произвели поздиве шанее же вліяніе своєю Крищикою и Тео-Committee of the

плану, нами начершанному, и руководимые возгранісмы, испіскающимы изы самаго предмента, мы пройдемы місперы вы подробности реавиціє пісоріи Поэзін у Ишаліянцевь, Французовь, Англичаны и Германцевы, и онідадимы себів, опіченть вы піткъ важивання сочиненівка, ковторыя одуканнь выраженісмы Теоріи сихъ, народовь

Digitized by Google

and the state of the contraction of the state of the contraction of th

The state of the control of the state of the

Чшобы видышь, въ какомъ жалкомъ состояния находилась Теорія Поэзій въ Италіи при Данить, стоишть шолько вникнушь въ некошорыя подробносши его сочиненія: de Vulgari eloquio, и обращить вниманіе на причины, заставившіл его назвать свою безсмершную Поэму — Комедіею. Въ 4-й главъ помянушаго сочиненія, онъ излагастив различіє перехъ синилей: пірагическаго-высокаго, комическаго-низкаго и элегическаго-средняго. Виргиліста Эненда была дая него Трагедіей, пошому чию вся написана возвышеннымъ Лашинскимъ ологомъ; а его собсивенная Ноэма — Комедією, полному чито языкъ Импаліянскій, простопародный, не быль способеть кы выражение миссиять предмешовъ. Таковы были повышія Гомеро Иппалін о родахъ Повзів!—Петрирка вичего особеннаго намъ не осшавиль о Теорія въ своихъ сочине. віякъ. Аріосить, какъ видно изъ его Поэмы, оппвергаль всь правила, о кошорыхъ начинали забошнився его современники», не выполняться ставляться вы тр

Нервую Піншику въ Иппалін написаль въ Дапин-, синкь априхавь Марке Іврониме Вида, котпорый, родимаю въ Кренони, въ 1490 году и умерь въ 1566-мъ, Папы, Левь Х и Климентъ VII, побуждали его написанть синхотпорично Піншику, въ подражаніе Горанісвой, на Вида посваннять ее своему восницівнінику.
Франциска I Короле Францій, въ
ню самослиреми, какълокь за дима своего находилен

въ плвну, въ Испаніи. Оппласти не по этому ли оппношенію, сія Поэма произвела столь многія и весьма раннія подражанія у Французовь, о чемъ заботились самые Короли Франціи, какъ мы увидимъ. Вида въ своей Поэмь: Агв роётіса, обращаеть вниманіе не спіолько на правила Поезіи, сколько на воспитаніє Поэта, и самъ выражаеть цьль свою въ щрещьемъ стихъ сначала:

.... vatem egregium teneris educere ab annis:

... Ложная: мысль руководентвовада: Видою; можно ли заранъе провидани назначение человъка? Поэптъ восвишьтваетися самъ. собою, и выходиць, щамь, гдь мы не предполагаенть Но шаково было направление въиа. Миого забонить посвящаенить Вида перионачальному вовраситу своего пинномиа и первымъ впечапълъміамъ лего поновшил Согласно, пірободаціямъ времени, онь воспинываенты его жемлючинельно на образнахъ **Ланинскихъ и Греческихъ: Виргилій, и Гомеръ: вво**дань юному въ храмъ Музъ. Не шакъ ин восиниялась. Позвія Франція? Въ выборь предмента Вида еспавляенть молную свободу; но совышуенть прежде сдълать маленькій эскизь въ провъ своему сочиненію: замъчашельно, что Буало и Расинъ въ шочности исполняли это предписание Извисино, что Вуало писаль свой саппиры сначала въ прозв. помюнь уже перекладываль въ спихи; а Расинъ, манисавъ Тратедію въ прозв, говориль, чио она уже гомова. Что касается до теорів собственно, Вида налаглешь правила для одной Энопеи и въ заключение много разсуждаенть о опнымь, подражая Горацію. Сію жебрію, какъ она оущесківорала: эл. Ишалін, мъз увидимъ. пранве въ преорди Тасса, из колиерой прано перекодниъ.

Торквато Тассь (1544 — 1595), достойный заключишель эпического стреиленія Иппаліи и возведшій новый Хриспіїнскій Эпось на высшую сшепень досшоинсліва, соединиль въ себь художника съ меорешикомъ. Эпопея была главнымъ родомъ, господсивовавшинь въ Ишалій, кошорой какъ будшо суждено было воздълащь ее во вськъ возможныхъ видахъ, для новаго міра Европы. Тассь осшавиль намь обра<sup>1</sup> зець эпой Эпопен въ Освобожденномъ Герусалимь, гдв элеменить новый, романимическій, гармонически сочетался съ элементомъ древнимъ, классическивъ, канъ въ хражь Св. Петра, Тассъ же, при этомъ образив, передаль намъ и теорио рода; имъ воздвлинине в Mmahin, "omgaha" omfients as cadema upomasegenin, colединивъ такимъ образомъ піворчество съ совнавлемы Въ этомъ описопения, ны могли бы сравниты Tatca съ Софокловъ, конворый, шакже возведин Драму.въ Греція на высмую степены! освершеновна; изучалЕ **ев/чисорентинески**ы («1.11» на плация на сторони в для т

Теорія Тасса заключаєтся въ его Разсужденіях о героической Поэмь (Discorsi sul роёта егоісо), посвященных Кардиналу Альдобрандини, его покровищелю. Эпопея составляєть главное содержаніе эпой пеоріи, какъ видно изъ заглавія, но около нея развиваещея и теорія Поэзи вообще.

Сочиненіе Тасса опянь убъждаенть насъ въ щомъ, чио харакпіеръ шеоріи, во многихъ опиношеніяхъ, опредъляеніся условіями временными и мъсшными. Почему Тассь преимущесниками напарацаль дисорію дисовично

потоку что этоть родь господствоваль въ Итали. Не таже ли самая причина ограничила: теорию Аристопеля Драною Главный основанія для своей теоріи, Тассъ заимствоваль у Аристотеля и многое изъ его Пімпінки перенесъ въ свою, но во всемъ съ тою разницею, что всв начала примънилъ къ Эпопеъ, какъ Арисшощель къ Трагедія, и въ заключеніе, шакже педражая Греческому учишелю, шолько на оборошъ, ощалъ преимущество Эпопев передъ Трагедіею. Не сиотря на то, что Тассъ главными основаніями Теоріи пользуещся ошъ Ариспощеля, онъ собираетъ также мизнія Платона, Горація и другихъ древнихъ писащелей, сравниваенть ихъ ц выбираетъ. При этомъ не възя не изущиться обрикриой начинациоснии Тасса, кондорый, какъ видио изъ пруда его, обнядъ всв памящими древцей лищерадуры, какіе шолько въ его время были извасщим,

Главный каракшеръ Тасса, какъ кудожника, щака и писоренцика, есшь Эклекшизиъ въ высивей синенени. Таковъ долженъ бышь Поешъ поздитичний, наслъдующий шворцамъ великимъ. Эклекшизиъ, въ шакомъ случаъ, есшь лучшее прибъжище для сохраненія собственной самосщоящельности. Вся Поэма Тасса, всъми своими частиями, это свидъщельствуетъ. Свой главный харакшеръ, свое господствующее стремленіе, самъ Тассъ весьма искренно выразилъ въ сочиненіи, подлежащемъ нашему разбору, слъдующими словами:

«Изъ всъхъ дъйствій человьческаго разума самое трудньйшее и достойньйшее похвалы есть избраніе: ибо дъйствія, внезапно совершаетыя нами, могуть случайно явиться божествецными и чудными, по не заслужимы заохвали, кат поинивней из прадосам, развију и порторому, дано съгламина осбора сензивањем благое ме избрание еснъ неопремленая принадлежность благоразумнаго; штамъ славите знаменуешся мудрость въ выбот ръ, чтамъ неопредълените предмешы, подлежащие избранию (\*).»

Сей эклектизмъ Тасса выражается въ теоритего съ самаго начала, въ томъ способъ, какийъ онъ излагаетъ свою задачу. Намъреніе его состоинть въ теомъ, чтобы начертать идеалъ героической Поэмъ. Идеалъ не можетъ заключаться въ одномъ какомъ нибудь образцъ, слъд, идеалъ Поэмы не можетъ существовать въ какой инбудь извъстной Поэмъ, какъ напр. въ Иліядъ, Энемар и проч, а можетъ бъщь извъсченъ полько изъ совонувнаго изучени всехъ возможныхъ. Поэмъ, какъ существующъ въ словестомъ міръ (\*\*). Вотъ начало вълектическое Тасса: этиъ слова суть комментарій ко всей его Поэмъ. Безъ щихъ не льзя объяснить ся проискожденія.

cosa propria dell'uemo che si consiglio e di pradenza: ma l'elegione de l'esser lodata dell'elezione; perocchè le operazioni fatte all'improvviso possono peravventura e dime divine e marivigliose essere considerate: ma non meritino cosa propria dell'uemo che si consiglio e di pradenza: ma l'elegione è cosa propria dell'uemo che si consigli fra se stesso; e il bena eleggere propriissimo del prudente: tanto maggiore nondimeno di mistra la pradenza del far l'elezione, quanto è minore la condo).

Dovendo dunque io mostrar l'idea dell'eccellentissimo poëma eroico, non debbo proporre un poëma solo, henché egli fosse più
hello degli altri; mi, raccogliendo le belletze e le perferioni di

ciascuno; insegnare come egli si possi fare bellissimo e perfettissimo indianare a moss em collinia el para enco non o col

Но преніде при продавлинь видь, следуенть опредвлины родь; прежде ченть опредвлины теронческую Повиу, следуенть опредвлины, чиз есінь Повія? Такинь образонь Тассь обращаенся къ общей теоріи Повзіи.

Онъ принимаентъ сначала опредъление древнихъ, чито Поэзія есить подражаніе посредсивомъ словъ, — но чему? — спрашиваентъ Тассъ — и предлагаентъ отпетить Сптоиковъ: словесное подражание дъйсивнямъ боговъ и людей. Тассъ возстаентъ прощивъ сего и говоринтъ:

«По этому Гомеръ не Поэтъ, когда описываетъ войну лягущевъ съ мышами, или Виргилій не Поэтъ, когда востъваетъ намъ пчелъ; и напрошивъ, Поэтомъ будетъ Плащовъ, когда въ своемъ Тимеъ разсказываетъ какъ Зевесъ, созвавъ меньшихъ боговъ, создалъ міръ!

Смовергнувъ опредвление Смовковъ, Тассъ предлагаемъ свое: но его мивнию, Поэзія есть словеснов подражаніе дійствілме человіческиме, потому что если она и выводить боговъ и живопныхъ, то не иначе, какъ принисывая имъ человіческія же дійствія. Что же касаетися до природьї съ ся разнообразными явленіями, то все это можеть служить подько побочнымъ укращеніємъ для главной цели; главное же въ Поезім есть человічьти вое человіческое, потому что оно для возбуждаеть въ нась правственное участив и можеть служить въ назиданіс намей собственной жизни (\*). Не льяя че со-

Lagnde io direi piuttosto che la possia altro non fossa che imiii, tarione delle azioni jumane, le quali propriamente sono azioni
imitabili a e le altre non fossero imitate per se, ma per accidente, o non come parte principale, ma come accessoria:

гласинься въ нюжь, чио эти высль Тасса <del>чрезвы-</del> чайно глубока и приносить честь его шеорін.

Увлеченный мыслію Горація, Тассъ, опредвливъ Поэзію, предлагаеть вопрось о ея цъли. Весьма замьчательно, что въ Италіи, еще до теорій Нъмецкихъ, существовало уже мнъніе о томъ, что цъль Поэзіи есть одно прекрасное. Воть собственныя слова Тасса:

«Иные пребовали опть Поэта, чтобы онъ смотръль не столько на доброту, сколько на красоту вещей; къ числу такихъ, послъ Фракасторо, должно отнести Наваджеро, тамъ, гдъ онъ доказываетъ, что цъль Поэта есть одна идея прекраснаго (\*).»

Изложивъ это мнъніе, Тассъ готовъ самъ склониться на его сторону:

« Мить не моженть не нравинься въ нъконюромъ ошношении, чтобы Поэнть имъль въ виду идею красоны (\*\*). »

Въ другомъ еще мъсшъ, сравнивая цъль пользы съ цълью наслажденія, шакъ выражается Тассъ объ этомъ предметъ, склоняясь на сторону того же мнънія:

«Сличая ціль наслажденія съ цілію пользы, не льзя не признать, что первая благородніе віпорой: пошому что мы желаемъ этой ціли для нея самой и всего другаго для нея же желаемъ. Вошъ почему эта ціль имість совершенное сходство съ блаженствомъ, въ которомъ

<sup>(\*)</sup> Ma alcuni hanno voluto che il poëta non riguardi tanto alla bontà, quanto alle bellezze delle cose; fra'quali è il Navagero, appresso il Fracastoro, là dove prova che il fine del poëta sia di riguardare nell'idea del bello.

<sup>(&</sup>quot;) ... a me non può dispiacere in alcun modo che il poeta rimiri nell'idea della bellezza.

заключается цкль граждании»; сверхъ мого она и дружна съ добродъщелью, ибо возвышаетть природу человъка, какъ чипаемъ мы въ Ашенет: вошъ почему любяще наслаждение бываютть великодушны и щедры. Но пользы мы ищемъ не для нея самой, а для чего нибудь другаго; здъсь причина, почему полезное естъ прыль менъе благородная, нежели наслаждение, и пошому менъе имъенть сходства съ инъмъ, что мы называемъ послъднею цълью (\*).»

Эщо замъчащельное мъсщо ясно намъ показываещъ, что мысль о самосущной цъли изящнаго въ Поэзіи напрасно приписывается у насъ однимъ Германцамъ; что она первоначально родилась въ Италіи, и должна была тамъ родиться, потому что въ ней искусство было жизнію. Сія мысль теоретически раскрыта Нъмцами, — это правда; но зачалась она въ Италіи.

Въ Тассъ видимъ большую наклонноспъ къ эпой мысли; но не смошря на по, эклектикъ признаетъ силу миъній Платона и Горація (таковы неизбъжные недостапки эклектизма!). Вникнемъ однако въ способъ, какимъ ръшаетъ онъ вопросъ о цъли Позін — и мы съ нимъ едва ли не согласимся. Вотъ слова Тасса.

<sup>(\*)</sup> Paragonandolo all 'utile, è più nobil fine quel del piacere; perciocchè egli è desiderato per sè stesso, e l'altre cose per lui sono
desiderate. Laonde in ciò è tanto simile alla felicità, la quale è
il fine dell 'uomo civile, che niuna cosa si può trovar più somigliante; oltre a ciò è amico della virtù, perchè egli fa magnifica la natura degli uomini, come si legge in Ateneo; onde coloro che amano il piacere, e magnanimi e splendidi sogliono
divenire. Ma l'utile non si ricerca per sè stesso, ma per altro; per
questa cagione è men nobil fine del piacere, ed ha minor somiglianza con quello che è l'ultimo fine.

«Если несель, по скольку сить поэтть, буденть инфинизслаждение предменюмь, онъ не успранинся онть шой цали, къ конорой должень успремлять все свои мысли, какъ спіралець свои спіралы; но по скольку онъ есть гражданинъ и члень города, или по крайней март поскольку искусство его подчинено искусству верховному надъ всами, (подъ эшимъ Тассъ разумаеть управленіе государствомъ) — онъ избираеть цалію благородную нользу. И шакъ изъ двукъ цалей, предполагаемыхъ Поэнюмъ, одна собственно принадлежить его искусству, другая искусству высшему; но взирая на собственную цаль свою, да остереженся онъ перейти въ противное, ибо благородныя наслажденія противны неблагороднымъ (\*).»

Такимъ образомъ Тассъ ощдъляенть въ Поэнтъ гражданина, и его какъ гражданина обязываентъ нравспивенною пользою. Прощивъ эшого могунтъ ли быть возражения?

Для раздъленія Поэзін на роды, онъ заимствуєть у Аристошеля признаконъ дъленія одну внъщнюю форму: или повъствовательную или представляющую въ дъйствіи. — Всю теорію Эпопеи Тассъ извлекаетъ изъ теоріи Трагедіи и Эпопеи Аристотеля, основывая ее на птъхъ же началахъ: въроят-

<sup>(\*)</sup> Se il poeta dunque in quanto poeta ha questo fine, non errerà lontano da quel segno al quale egli dee dirizzare tutti i suoi pensieri, come arciero le saette; ma in quanto è uomo civile, e parte della città, o almeno in quanto la sua arte è subordinata a quella che è regina dell'altre, si propone il giovamento il quale è onesto piuttosto che utile. De' due fini dunque i quali si propone il poeta, l'uno è proprio dell'arte sua, l'altro dell'arte superiore: ma riguardando in quel che è suo proprio, dee guardarsi di non traboccare nel contrario, perchè gli onesti piaceri sono contrari a' disonesti.

носин, величить и самистив; сего рода Главною цвлью Эпопеи полагаеть онь чудесное, прошиворъча птемъ Аристопелю, который приняль чудесное стихіею не одной Эпопеи, но и Трагедін; мысль о томъ, что чудесное есть особенная принадлежность Эпопеи, остается за Тассомъ.

Но гламтый вопросъ, коморый предстовло рашинь Иппаліянскому шеореннику; заключался въ единсиры дъйствія: я называю этгопть вопросъ главньшъ, потгому что онъ имель современную важносить и быль вопросомъ въка. Славное преніе о томъ: чья Поэма превосходнье: Аріостова или Тассова? — сильно занимало Литераторовъ Италіи въ XVI въкъ, и въ теоретическомъ отношеніи этгопть вопросъ переходиль въ следующій: нужно ли въ Поэмъ единство дъйствія или нътгь? Аріость, противникъ теоріи, геній свободный, возвратиль Этгось къ его первобытному рапсодическому характеру. Защитники Аріоста были противниками Аристотелева единства. Тассъ намъ описываеть этго преніе Литераторовъ Италіи въ XVI въкъ.

«Единство дъйствія въ наши времена дало поводъ къ различнымъ и длиннымъ преніямъ между тъми, che'l furor litterato in guerra mena (которыхъ гнъвъ липературный до войны доводить). Иные признали это 
единство необходимымъ; другіе напрошивъ думали, что 
множество дъйствій приличнъе для геронческой поэмы, 
и тадоо зе јакісе quisque tuetur. Защитники единства 
ссылаются на власть Ариопотеля, на величіе древнихъ Греческихъ и Латинскихъ поэтовъ; у нихъ нътъ 
недостатка въ разумномъ оружін; но имъ сильно про-

живобереннующих обичай современнаго вика; всеобщее согласіе дамь, какалеровъ и дворовъ, и наконець опынть, аща несокрущимая опора испины. Аріость пренебрегь сдадами древнихъ писащелей и правилами Ариспошеля, обналь въ Поэмъ своей многія дъйсшвія, и не смотря на шо, его чипають и перечинывають всъ возрасшы и полы; знають всъ народы; онъ нравится всъмъ; его слава живетъ, и все юнъетъ, и летаетъ по устамъ смершныхъ;—а Триссинъ, который набожно подражалъ поэмамъ Гомера и соблюль правила Аристопеля, чипаетъ немногиям; радко объ немъ вспомнатть; онъ умеръ дав сваща, и едва, едва найдень его сочинения въ книжней давиъ, да въ кабиненть лишеранюра.

Весьма любопышенъ эшонтъ споръ о классицизмъ и романшизмъ, кошорымъ какъ видно занималась шакъ важно Ишалія XVI въка. Эшошъ вопросъ, бывшій необходимымъ слъдсшвіемъ борьбы древняго міра съ новымъ и позднъе обнявшій всю Лишерашуру прочей Европы, шакъ рано предложенъ былъ въ Ишаліи,

Тассъ былъ на сторонъ классицизма и жарко отстанваль Аристотелево единство. Онъ приводить четыре главные довода противниковъ и возражаетъ на нихъ. Первый доводъ состоитъ въ томъ, что Романъ (il готапис: такъ называли тота Аріостову Поэму) есть родъ совершенно отличный отъ Эпопеи, который вовсе не былъ извъстенъ Аристотелю и потому не обязанъ покоряться правиламъ, предписаннымъ для Эпопеи. Второй доводъ есть тотъ, что всяни языкъ имъенъ свои особенныя свойства, что Ималіятскій не люстоть единства, а Греческій любитъ. Третій до-

водъ — упопіребленіе, конторое признало повиу Аріоста образновою и онивергаенть единению. — Четвершый: ша Поэма совершениве, кошорая болье удовлениворяенть главной цъли Поэзін-наслажденно; поелику Романъ достигаетъ этой цъли, не соблюдая единства, -- слъд. оно не нужно. -- Прошивъ перваго довода Тассъ возражаенть штых, что Романъ и Эпопея принадлежанть совершенно къ одному и помуже роду; прошивъ вшораго шъмъ, чшо единсшво дъйспівія не имъепть никакого опіноменія къ сройспіванъ языка; прошивъ упопіребленія півиъ, чию оно, входя въ слова и въ предмены Поэзіи, не входишъ въ дъло искусства и красоты, ибо законъ прекраснаго въченъ; истинно и существенно прекрасное всегда равно прекрасно; — наконецъ четвершый доводъ, Тассъ опровергаешъ шънъ, что въ Аріосить нравишся намъ не множесиво запушанныхъ дъйствій, а другія качества.

Сильно опровергнувъ всъ доводы своихъ прошивниковъ, Тассъ ушверждаешъ законъ единсшва неизмъннымъ и выводишъ его въ заключеніе, а ргіогі, изъ сравненія Поэмы съ Божіинъ міромъ, кошорый служишъ Поэшу прошошипомъ для его швореній. Вошъ эшъ слова, кошорыя могушъ намъ дашь высшее понящіе о шеоріи Поэзіи въ Ишаліи, нежели какъ мы предполагаемъ.

«Я счипаю это единство и пріятнымъ въ Поэмт героической, и возможнымъ къ исполненію: такъ, въ эпомъ дивномъ дълъ Вожіемъ, котторое именуемъ міромъ, мы созерцаемъ небо устянное разнообразными звъздами; нисходи ниже и ниже, видимъ, чио воздукъ

населенъ иницами, океанъ рабами; на земла спольно живопиныхъ, и свирфиыхъ, и кропикихъ; на земаф и ручън и испочники и озера и луга и поля и леса и горы, шамъ цвъшы и плоды, здъсь льды и сиъга, шамъ жилища и нивы, здъсь пустыни и ужасы, - и не смотря на то, жірь, заключающій въ своемъ лонь стнолько разнообразныхъ предметовъ, одине, одна его форма и сущносшь, одинъ узелъ, связующій всь его часни разногласнымъ согласіемъ (con discorde concordia): нѣшъ въ немъ недостатка, - в все что ни еснь, служить въ немъ къ необходимосии или къ укращению: - подобивисъ образомъ, по моему митнію, и превосходный поонть (который не почему иному именуется божественными, каки потому, что вы дийствілсь своихи уподобивлен Верховному Художнику, становится причастником Его божественности) создаетъ Ноэму, въ которой, какъ въ мадомъ мірь, шамъ спіроющся войска, гошовящся бишвы на сушт и морт, осаждаются города, происходящь единоборсива, шурниры, описывающся голодъ, жажда, бури, пожары, чудеса; собирающся совыны на небесахъ и въ аду; поперемънно видны мяшежи, раздоры, заблужденія, волшебсшва, подвиги жесшокосши, смілосши, віжливоспи, великодушія, любви, що счаспіливые, що несчастиные, - и не смотря на все это разнообразіе предметювъ, Поэма должна бышь единою, единою ел форма и душа, чтобы всь сін предмены другь ко другу опносились, одинъ ошъ другаго зависъди, чтобы по ошижшін одной часши или по перемінт міста оной, разрущалось самов цълов. Если это такъ, то искусство соппроришь Поэму цоходило бы на разумъ вселенной, который есть соединение противоположностей, какъ разумъ музыки, »

Эшо мъсню показываенть ясно, какъ Тассъ разумълъ подражаніе природь, и свидъщельствуетть, чию въ Ишалін было уже сильное предчувснийе нией идеальной шеорін, кошорая поздиве развиша въ Германіи.

Общій харакшеръ шеоріи Тасса соопівъщствуєть совершенно его Поэмъ и представляєть такое же гармоническое сліяніе началь древнихъ съ духомъ жизни новаго міра. Тассъ призналь начала Аристо-шелевы: единство и полноту; но видно, что онъ призналь ихъ не безусловно. Онъ поняль ихъ умомъ, и чувствоваль въ природь и въ искусствъ. Онъ наслаждался ими въ образцовыхъ произведеніяхъ древнестим и выводиль ихъ изъ созерцанія Божія міра. Признавал свободно этть неизмънныя начала, онъ признаваль новую жизнь и новыя формы Поэзіи — и романтической Эпопеъ даль права совершенно равныя съ Эпопеею древней, подчинивъ ее однимъ и шъмъ же законамъ.

Частный харакшеръ Теоріи Тасса, состоишть въ томъ, что она примънена исключительно къ одной Эпопев, съ видимымъ пристрастіемъ къ этому роду. Но Тассъ ощибся въ томъ, что примънилъ единство драматическаго дъйствія, предписанное Аристотелемъ, къ Эпопев; онъ не замъпилъ, что теорія Аристопеля снята съ Драмы и къ ней опносится. Такъ какъ Драма не была еще развита въ то время въ Италіи, то Италіянскій теоретикъ и не могъ постигнуть разницы между дъйствіемъ и событіемъ, которыми отличаются Драма и Эпосъ. Пристрастіе Тасса къ Эпопев обнаруживается въ томъ, что онъ отдаетъ ей преимущество передъ Трагедіею, доказывая его тымъ, что сія посладняя, для полнаго дъйствія, нуждаєтся въ

акшерахъ; чию Эпопея огромнъе и пошому удовольствие, досшавляемое ею, продолжительнъе; что Трагедія производитъ ужасъ — чувство непріятное. Этть доводы слабы; но пристрастіе Тасса показываетъ намъ, что частный характеръ теоріи Поэзіи часто зависитъ отъ современнаго ея состоянія: это видъли мы въ Греціи, въ Римъ, и видимъ въ Италіи (\*).

<sup>(\*)</sup> Я не касаюсь неорін Испанцева и Поршугальцева, попному чию она мив неизвестина, по причине отсутствия источниковъ. Конечно, ихъ теорія была въ маломъ соприкосновеніи съ общею Европейскою; но не менье шого любопышно бъ было знашь, какъ ошноснясь она къ самой Поэзін, кошорая развелась въ Испаніи съ шакою свободою в въ шакихъ оригинальных формать. Въ этомъ отношении не могу здъсь не привести свидътельства Лессинга о теоріи Испанцева, Лессинга, кошорый началь славное поприще преобразовашеля Германской Поэзін изученіемъ всего того, что сдалали всв · народы въ кришика и шеоріи Поэзіи. Во 2-й части своей Драматургін (Т. 25, стран. 127), онъ упоминаеть о Дидактической Поэми Лопе де Веги (1562 - 1635), имъющей предметомъ: Искусство писать новыя комедіи, приводить изъ нея опрывокъ и говорипъ следующее: «Такъ какъ Лопе де Вега видель, что не возможно со славою рабопіать для своихъ современниковъ по правиламъ и образцамъ древнихъ, що онъ спарался положинь по крайней мара границы для эппой неправильноспін: эпіо была цвль его поэмы. Онъ думаль: какой бы дикой и варварский вкусъ им нивала его шащи, но не смощря на шо онь должень имапь свои основания, и полному лучие воптя по экинив основаниям дейснівованив съ посизоливанив однообравісмъ, нежели не следовань никакнив. Півсы, не ваблюдающія жазсенческихъ правиль, монупив эсе жыки поблюданы выка нибудь правила и должны спремишься оче жирру, если же-

## III.

## Теорія Поэзін во Франціи.

Тассъ былъ въ Ишаліи последнимъ Поэшомъ, въ кошоромъ не умеръ еще духъ новой жизни. Древняя сшихія осилила, върно пошому, чшо новый духъ истопился. Ишалія XVII въка является снова Лашинскою. Возсшановленіе откивінаго свидъщельствуенть всегда о недостатикъ жизни современной, а гдъ нъшъ жизни, тамъ нъшъ и красоты. Кромъ того, возстановляемая древность принимаетъ всегда невольно отпечатокъ въка окружающаго—и потому искажается противосмысліе, а тдъ противосмысліе,

даюнть нравинься. Сін-то правила, завиствованным изъ простаго національнаго вкуса, хотівль онь утвердить; соединеніє важнаго и симпнаго было однить изъ пераціхь, » — Дале Лессингь приводнить отпрывокть изъ Поэмы Лоце, въ котпоромъ замічативльна особенно мысль о симпненіи прагической спикін съ комическою, и способъ оправданія этпого симпненія. «Правда, говоринів Лопе, что трагическое, въ симпненіи съ комическить, Сенека съ Теренціємъ, производнить что-то въ родь Минотавра Пазифан; но это разнообразіе важнаго и симпнаго много доставляетъ наслажденія: добрый примъръ подаетъ намъ сама природа, котпорая такнить разнообразіемъ достигаетъ красоть.

> Buen exemplo nos da naturaleza, Que por tal variedad riene belleza.

Изъ эшого свиданиельсива Лессинга видно, чито въ Испавіи была шаже борьба древних правиль и образцевъ съ свободньить духомъ новой національной Поэзіи и чито Поэпіл, не смощря на свое ученое и классическое образованіе, должны были успунань сперомленно народному и попребносилиъ жизни современной.

намъ и подавно красонъ бъщъ не моженть. Въ это время выскрупаетъ на сцену Лишература Франція и симановищем жериного этого современнаго наиравленія и предсизавищельницею въ Европъ. Къ ея ніворія ны шеперь обращаемся.

Ни одинъ изъ народовъ въ Евронъ не имълъ плакой ранней теоріи какъ Французы. Прежде чъмъ предались они шворческому стремленно, — какъ будию съ умысломъ позабопились о шомъ, чтобы создать для себя кодексъ правилъ и по нимъ дъйствованъм Причина этному не заключаетися ли въ особенномъ дидакцическомъ направления, котторымъ ранс ознавеновалась ихъ Литература. Еще до Буало, la Fresnaie Vauquelin, по именному повеленно Королд Французскаго Генриха III, написалъ Поэму: l'Art Роём станъ своего сочинения (\*). Самая Поэма Буало современна золотому въку Французской Словесностим.

## 1) **Будло.**

Nicolas Boileau Despréaux (4636—1711), авшоръ кодекса Французской Поозін, быль учинислень и другомь Расина, оракуломъ Крищики и совышникомъ всъхъ Лишерашоровъ своего времени и самаго Людовика XIV. Французы не иначе называющь его, какъ Поэтомъ здраваго смысла (le poëte du bon sens: сшранная похвала Поэту!), и законодателемъ

<sup>(\*)</sup> Oenvres de Boileau Despréaux, redigées par M. de Saint-Marc. Tome 2. 1772. Amsterdam. p. 262.

Францізскаго Парнасел. Влінніе его Art Poëtique на вою Французскую Поэзію было щанъ орромио, чию рампинельно не возможно объясинию ся харакшера, не вникнувани въ сущносить и во всв подробносини эппого сочиненія. Оно есшь жеобкодимый жлючь и комменицарій ко вски в произведеніям классической Пораін Франція (\*). Синхи этного Алкорана Литературнаго были пословицами Криппики въ XVIII и даже XIX въкъ у всвиъ народовъ L'Art. Poëtique входило до нього въ эспеническое воспинание Французское, чимо Профессоры Словесныхъ наукъ ва Франція вивилли въ обязанность юмонама учинь его наизусть, какъ уложение испининато вкуса (\*\*). Хопти эпро сочинение, для насъ особенно, новнеряло уже всю свою ценностиь, но оно необходимо должно бышь разсмотиръно въ Исторіи нашей науки, потому что ръдкая нісорія, даже Ариспоніслева, нивла піакое могущесименное замівніе на засв новайнів. Лишерашуры н даже на нашу отечественную.

with I

(\*\*) Bamme many supagaemen of smooth: Il nous suffit de dire aux jeunes gens qu'ils doivent non seulement le lire, mais l'apprendre par couur comme le code, la règle, et le modèle du bon goût.

<sup>(\*)</sup> M-r Brossette, другъ Вуало и первый издапель его сочиненій, говоринъ въ предисловів ка апой Повет: «C'est à M. Despréaux principalement que la France est redevable de cette justesse et de cette solidité qui se font remarquer dans les ouvrages de nos bons Ecrivains. Ce sont ses premières productions qui ont le plus contribué: à humir l'affectation, et le mauvais goût. Mais c'étoit peu pour lui d'avoir corrigé les Poëtas par sa Critique, s'il ne les avoit encore instruits par ses préceptes. C'est dans cette vue qu'il résolut de composer un Art Poëtique. »

Въ камдой изъ эпосрей, нами носледованныхъ, мы видъли нъкошорыя современныя отномена къ искусству или жизни и часть теоріи должны были объяснять отсюда; но не смотря на то, для каждой, нъкошорыя общія начала служили внутреннимъ основаніемъ. Кодексъ Буало, напротивъ, объясняется весь изъ мъстныхъ условій народа и времени, и носить на себъ неизгладимую печать Французскаго характера и общества Франціи XVII въка. Общихъ началъ Поэзіи и прекраснаго онъ вовсе не касается. О подражаніи, какъ началъ искусства, говорить инмоходомъ и доводитъ его до странной крайности (\*).

Нъптъ, для того, чтобы объяснить Кодексъ Буало, не нужно восходить къ общимъ началамъ теоріи; надобно, по моему мнънію, обратить вниманіе на три предмета, совершенно посторонніе, а именно: во 1-хъ) на умственный характеръ Французовъ, во 2-хъ) на состояніе Литературной учености того въка, и въ 5-хъ) на взаимныя отношенія Литературы и общества. Всъ сіи частныя условія сово-

<sup>(\*)</sup> Кому неизвъсшны эшъ сшихи, кошорыми Буало начинаешъ Теорио Тратедия?

Il n'est point de Serpent, ni de Monstre odieux; Qui par l'art imité ne puisse plaire eux yeux. D'un pinceau délicat l'artifice agréable Du plus affreux objet fait un objet aimable.

Замеринислано, чиро визми же синками воота бы бынк именть и подения: современной Французской Повзіні Сів повліднає не природа?

купно операжающом въ сочинскій Буало и опредълионть его харакшеръ.

Коренная черша Французской націи въ умственномъ опиношении еспиь господство холоднаго разума надъ фантазіею. Уиственная способность ихъ есть способность, анализирующая предметы: это разумг (\*), кошорый болье разнимаеть, нежели совокупляенть; изследуенть часни, а не целое. Сія способность является и въ остроуміи, которое опредъляють умъньемь чувствовать различе въ предметахъ. Въ эшомъ отношенін, Французы составляю ть яркую прошивоположность съ Германцами, котторые получили въ удълъ синшешическую дъяшельносшь: мысли — ума: она обнаруживается въ глубокомыслін Нъмецкомъ, котпорое, дъйствуя противоположно остроумію, старается все привести къ единству (\*\*). Философія обоихъ народовъ свидъщельствуетъ различіе ихъ уиспівеннаго направленія. Философія Кондильяка была превосходнымъ Анализомъ; въ Философін Германской, во всьхъ ея видахъ, всегда господсшвовалъ Синшезъ.

<sup>(\*)</sup> Въ нашемъ языкъ, кошорый заключаетъ въ себь много словъ оплосооскаго значения по ихъ производству и обнаружнваетъ начала оригинальной народной мъзолицельности, слова: уме и разуме, (если производить ихъ опть смлю и разимимо), будутъ соотпършенна свапперическому и аналитическому дъйсивно нацией микалищей способности.

<sup>(\*\*)</sup> Намиы сами шакить образомъ опличающь оспроуміе (Scharfsina) опл. глубокомыслія (Tiefsina). Первое вщешь разминій, впорое сходствъ; первое приводинть къ рездребление, вперое въ единству. Ж. Поль въ своей Эспенних предмиченть этно различіе.

Умъ аналитическій бываешъ враждебень фаншажи; синшешическій напрошивъ ей благопріяшствуешъ. Вошъ почему умозришельныя шеоріи Наицевъ шакъ шъсно граничашъ съ ихъ поэшическими мечптаніями. Французы, кажептся мив, вовсе не способны предапься безопиенной фанцизіи, которая признаешъ узды разума (\*). Въ Поэзім Французской весьма рано обнаружилось аллегорическое и дидакшическое направление и свидъщельствовало господство разума надъ фантазіей. Французъ не понимаенть поэнцического образа безъ скрышнаго значенія, безъ особеннаго смысла. Еще въ XIV въкъ, Словесность Франціи изобиловала аллегорическими Поэмами, кошорыхъ главнымъ предсшавищелемъ можешъ служищь холодный Романъ Розы (Roman de la Rose). Искони Французы враждовали съ фаншазією другихъ народовъ и шолько шеперь подчинились несколько ея вліянію, опіказавшись опть своей односторонности. Аллегорическому и дидактическому направленію прошиводъйснівовало комическое. Одна только Поэзія возможна для холоднаго разума: эшо насмъщка, сашира. Мольеръ и Вольшеръ — вошъ ихъ національное достояніе.

Поэпть, кошорый изложиль національный кодексь Французской Поэзіи, приняшый свободно и единоглас-

<sup>(\*)</sup> Мит укажупть на современное состояние Французской Поззін — н я на него же укажу пітьть, копторые бы мит возразвли. Современное направленіе есть влівніе ниоземное, преимущественно Германское, но въ немъ-то и обнаруживають Французы свою неспособность къ отвлеченной фантазін, къ ея самозабвенію. Викторъ Гюго есть лучшее тому доказательство.

но всемъ народомъ, разумаения, долменъ, былъ опегадань му способность, которая господсиновала въпоэмической дъятельности его, націи. Буало ни слова не говоринтъ о фантазіи; признавни въ Поэщъ тайное призваніе неба, онъ полагаентъ главивни способностиями, дъйствующими въ Поэзіи, разумъ и эдрасьій емысль (la Raison et le Bon sens). Кщо не поиинитъ этиъхъ сипиховъ, которые находятся въ числъ нервыхъ догманновъ, предписанныхъ Буало?

> Quelque sujet qu'on traite, ou plaisant, ou sublime, Que tonjours le Bon sens s'accorde avec la Rime....

> > (II. 1. cm. 27,8).

Aimez donc la Raison. Que toujours vos écrits Empruntent d'elle seule et leur lustre et leur prix.

(II. 1. cm. 57,8).

.... Laissons à l'Italie
De tous ces faux brillans l'éclatante folie.
Toul doit tendre au Bon sens.

(II. 1. cm. 45,45).

Даже и ошъ пъсни, внушаемой упоеніемъ, врагомъ разсудка, Буало прежде всего пребуентъ здраваго сиысла:

Il faut même en chansons du bon sens et de l'art.

Идеалъ кришика для него есшь олицепворенный разумъ. Такъ въ Поэзіи, по кодексу Буало, долженъ господствовать одинъ здравый смыслъ, и фантазія охлаждена разсудкомъ. Вошъ почему Франція своему законодателю дала шитулъ Поота здравато смысла. Изъ стиха противъ Италіи мы видимъ, что Буало преслъдуетъ владычество фантазіи у другихъ народовъ. Чудесное въ Эпопсъ, котпорое от-

телинов пъ области: фаниван, Бузло породлент телино подъ видомъ алегоріи, а не минце (°), и датимивскить оно послъдною пропинть никхъ, монгорые на нее манадали: (\*\*). Онъ ноэспастиъ процинть фаннистинисти полин чудеснаго, заныситвованнаго изъ предений полин Религіи, и за эпо перицастиъ Тасса и наминости, моненть бынь, на Мальшона, понтораго Перма могла: уже бышь сму извъенна (\*\*\*). Господстию эдравато смысла положиле печани, оклажденія

- (\*\*) fl. 5. Gm. 224. Bientôt ils défendront de peindre la Prudence:

  De donner à Themis ni bandeau, ni balance,

  De figurer aux yeux la Guerre au front d'airain:

  Ou le Temps qui s'enfuit une horloge à la main:

  Et partout des discours, comme une idolatrie, 
  Dans leup faux sèle, iront classer l'Allégorie.
- (\*\*\*) L'Art Poëtique Буало вышло въ 1678 году. Знаменнийй коншранить Мильнова съ иникограничкомъ Самуилонъ Самонсомъ, е предажь рукониси Понтераниаго Рая за пящь сумшовъ сперлинговъ, описсипися къ 1667 году. (Essai sur la littérature Anglaise, par Chateaubriand. 1836. Paris Tome 2. раде 165.) Въ инъхъ напъдкахъ на Посповъ, упошреблеконцикъ чудесное изъ Арменинискаго міра, моженъ бымъ, семъ намежь и ма Мильшона, кошорый мало былъ навъсшенъ въ шо время во Францін:

Que le Diable toujours hurlant contre les Gieux, Qui de votre Héros veut rabaisser la gloire, Be souvent uvec Dien belance la victoise?

<sup>(&#</sup>x27;) II. 3. Can 166. Chaque Vertu devient une Divinité:

Minerve est la Prudence, et Venus la Beauté.

Ce n'est plus la vapeur qui produit le tonnerre;

C'est Jupiter armé pour effrayer la Terre.

Un Quage terrible aux yeux des matelots,

C'est Neptune en courroux qui gourmande les flots.

delimbrio da ocear aponsocacione delimbrio della класинческой Лишерашуры, кака во Френции, жаны и но всекъ сперанахъ Европы: Мак сами сице може это стичнительное вліяніе и въ нашей Словоно-CHIM. - M WISKS MAI SHABAH, KARS OAHO WAS PARMETE оспованій сочинскія Буало, гооподсиво здравать смысяці объяснячноя изъ умещвеннаго жарактера. нація. - Обраннить инфиры виниание на соещолите Лимерапіуры ва ученомъ спионюцін. Мы, уже сказали о томъ, что Франція выступила на поприще Литерашуры въ то время, когда древняя спихія стала самовласивно господениювание надъ нового. Въ ХУ и XVI въкахъ, Франція занималась уже дъяшельно` древнею Филологісю. Плоды эптьхъ заняшій видны въ ея произведенияхъ XVI въка. Жодель и Ронсаръ, первые драманическіе Поэты Франціи, сльдующь Греческимъ образцамъ. Ими же воспишывающся ж первые Трагики: Корнель и особенно Расинъ, копорый въ юности, какъ извъстно, училъ наизусть опрывки изъ. Греческихъ писапиелей. Но оптъ чего же во Франціи, это пристрастіє ко всему древнему достигло пакой крайности, что Французы отверкли въ Поезін вов машеріялы, всю жизнь новой Европы, и ограничили віръ идеальный одною древностію? И въ Италіи Поэты издътства изучали древникъ: не смотря на то, дукъ новый и новая жизнь сохранились въ Поззіи, и Мува Ингалів жила въ мірь преданій новой Европы. Опть чего же не такъ было во Франціи? Двъ причины этому, по моему мивнію. Первая — причина общественная: въ XVII въкъ среднія времена уже инновались, и Франція, при Людовикв XIV, начинале совершенно новую

финостинентую жины и коздарами новым формы этой живни, жикъ для себя; птакъ и для всей, Европы. Дворъ Людована XIV. быль средошочень "преэбразованія, конторое черезь Францію должиб было спрерациялься во всей Европъ. Описюда объясилениоп чинь оптуждение Франции опть средниго выка, овить своей національнесцій, разрышь ен се всьив своимъ иминувшимъ. Въ сиемъ и она выдвла читоню грубое, чито-то варварское, и потому не могла яскамь поэтпическихъ очарований. Но прошедитее есль необходимость для Пость. Опівергнувъ свое, она неизбъжно должна была обрашинные къ древмоския, пкоморую ва то время комания научила. Ей Мисологио, Историо, Поэжо, Франции сдвлала по**жинг мон**лючишельнымы магнеріалоны для своихы собсименянкъ созданій; но, разументь, эта древность была не испинная, не наспоящая: въ ея форманы водь ся: именами, Франция выражала свою собственвую, вовременную жизяь. Древносив инолько прикрывала собою синийи повой зкизни двора Людовика ХР. Още оннужнение от средняго въка и пристрастие къ древнить началось еще при Людовикъ ХН, но окончашельно ушвердилесь при его наследникъ. Замъчаниельно, члю при Францискъ I еще предсшавлялись мисшерін, осщащокъ средняго ябка, но при плодовинь КИЦ (\*) онь были уничножены и уступили мъсто Греческой Трагедіи.

Вшорая причина, не сшолько сильная какъ первая, была, какъ я полагаю, религизавая. Ею шолько

<sup>(</sup>Э.Бр.: 4598 .. году Парланения запрешиль предопасанию священныя мистеріи. Histoire du Théatre Français T. III рад 1848.

можно объясинить опинункамий Француловы опин проданій. Хриспіянскаго міра въ- Поэзім и понишну, заманить этоть необходиный машеріаль Мисологіяю аревикът Iезумиът начали уже производниъ симие влівніе во Францін; обладая сокровницемъ учановищ ени много руководенновали народнымъ воспишамиемъ Извасимо, въ какихъ спірогихъ религіознымъ правилахъ бълдъ воспишенъ Расинъ. Гевунциы могли внушань, члю употребленіе Хриопілнскихъ преданій въ Поэзів есны святопалютью, и въ замень этного предлагали Поэтнамъ древнюю Мисологио. Такое ученіе согласовалось и съ общимъ спиремленіемъ Францін, жошорая, вступая въ раздоръ со встыв свониъ минувиниъ, рада была духовному предлогу, чнюбы удалиць опеь себя поэпическія предвий вроей Религіи, итвено связанныя съ предавіями средняго въка.

Изъ энтахъ двухъ причинъ объясняетися другоя важная черна въ сочиненіи Буало: отнужденів отть средняго въка, отть вежхъ его историческихъ и религіозныхъ преданій, и привязанности и Манеологіи и Исторіи дремной. Смотря съ покаванной точки зранія, мы мойменъ пнеперь значеніе сладующихъ свиховъ въ его помв (П. НІ. ст. 257—244):

La Fable offre à l'esprit mille agrémens divers.

Là tons les noms heureux semblent nés pour les Vers,
Ulysse, Agamemann, Oreste, Idoménée,
Héléne, Ménélas, Paris, Hector, Enée.

O le plaisant projet d'un l'octe ignorant,
Qui de tant de Héron va choisir Childebrand (\*)!

<sup>(\*)</sup> Эппо намъкъ на одну современную Поэму: Les Sarrazins chasжи de France, конпорой Авипоръ, de Sainte Garde, выбранъ тороции Хильдебрации.

Rend un Poëme entier; ou burlesque ou burbere,

Въ эптъхъ спихахъ выражается споръ спихи древней съ новою! Какъ восхищается Буало двуми строками древнихъ имень, которыя онъ съ учысложь подобралъ и который шакъ сладко звучатъ его уху! А въ имени Childebrand онъ преследуетъ средий въкъ, которато не могла уже тервътъ Франція, облеченная въ новыя формы своей общественной жизни!

Тоненія Буало пропінвъ чудеснаго Хриспіянскаго (\*), пропінвъ Асшаропіа, Вельзевула, Люцифера, и защищеніе Мисологіи язьіческой происшекають частію язь шойже причины; но здісь, кропь того, высказывается и причина религозная, какъ мы моженъ это видець въ следующихъ спихахъ:

(П. III, сm. 199-204). De la foi d'un Chrétien les mystères terribles

D'ornement égayés ne soft point suscep-

L'Evangile à l'esprit n'offre de tous côtés, Que pénitence à faire, et tousmens mérités: Et de vos fictions le mélange coupable Même à ses vérités donne l'air de la Fable.

(II. III. cm; 233-256).

The State of the

Laissons les s'applaudir de leur pieuse erreur: Mais pour nous, bannissons une vaine terreur Et fabuleux Chrétiens, n'allons point dans nos songes,

Du Dieu de vérité, faire un Dieu de men-

С См. примвч. на спіран, 143 и спінхи Буало:

<sup>&</sup>quot;Noffrent rien qu'Astaroth, Belzebuth, Lucifier.

Перейденть къ современнымъ опинописніямъ, какія были между обществовъ и лишературою, и объярникъ себъ прешью важную чершу въ сочинскім Буало. Вся Литература Франціи, въ то время, сосредошочилась около двора и подверглась условивиъ форманъ придворнаго общежения. Вкусъ двора быль вкусомъ законоданиельнымъ. Почин всь лучние писащели занимали при немъ мъсша: Буало, и Расинъ, были исторіографами Людовика XIV. Лидператтура, была дъломъ государсшвеннымъ, однимъ изъ запят, пій перваго Миниспра Франціи и Европы, Кардинала Ришельё (\*). Это можно особенно выдвить валюбопыщиных обсираниельсивахъ, какія сопровод ждали появленіе Корнелева Цила Кардиналь Рид. післьё насшояль, на пропъ, чинобы члены Акаленін. произнесли, судъ эщой Трагедін, и « не сиониря на то, что у него на рукахъ были всъ дъла Королевсива, а въ головъ всъ дъла Европы, онъ самъ, видентвист Академіею, запинался составленіемъ крипическаго приговора Корнелю (\*\*).»

Вліяніе придворнаго вкуса, унонченнаго до манерности, оказывается на многихъ правилахъ Буало.

<sup>(\*)</sup> Замичениемими эннь слова Фонтенсан: « Le Ministère du Cardinal de Richelieu enfenta donc en même tems, les Corneille, les Rotrou, les Mairet etc. »

<sup>(\*\*)</sup> Histoire du Théatre François. Tome V. Paris. 1765. «Ainsi furent mis au jour, après environ cinq mois de travail, Les sentimens de l'Académie Françoise sur le Cid. Sans que pendant ce tems-là, le Cardinal Richelieu qui avoit toutes les affaires du Royaume sur les bras, et toutes celles de l'Europe dans la tête, se lassât de ce dessain, et relâchât rien de ses soins pour cet Ouvrega.

Опринироброния оппр. Маналіна чинобы, она, щин воді простивния сторой бълда еlégante (слоро, еще не состратальное въ манисив: парша); опть ужаса и состратальное въ манисив: паршана; опть ужаса и состратальное доле друго, проприна Une elégante Idylle, пре бонсе тексента ине рітіє срагтальте. пос вино оптавляють утновченностию придворной жизни Людовина XIV.: Самыя правила о единення, места и временя, конторыя принадлежанть не Армонгонелю, ап Франкузанть, ил конторыя навить ситвонали женій Корнела и правильности и догнативнески выражены утьрувало (\*), едвали не объясняються условівни призорной местиости, поптому чино піосы частю предсивальности, поптому чино піосы частю предсивальности, поптому чино піосы частю предсивальности при дворъй

Но эпис вліяніе придворнаго обинажинція ни, на ченъ шакъ не оказалось, какъ на слогь, пошому что при дворь образовался избранный стиль классической Поэзіи Франціи. Буало сайъ о томъ свидътельстівуєть, разсказывая Исторію Французскаго языка (\*\*).

(\*) Qu 'en un Lieu, qu'en un Jour, un seul Fait accompli Tienne jusqu 'à la fin le Théatre rempli. Замвилистене, чито предписотвеннить Буйло, La Fresnaie Vauquelin, ушверждая неизмъннымъ правиломъ единство времени, ни слова не говоритъ о единствъ мъста и дъйствия.

Le Parnasse parla le langage des Hales.

La licence à rimer alors n'eut plus de frein.

Apollon travesti devint un Tabarin.

Cette contagion infecta les Provinces,

Du Clerc et du Bourgeois passa jusques aux Princes.

Le plus mauvais plaisant eut ses approbateurs,

Et jusqu 'à Dassouci, tout trouva des Lecteurs.

Mais de ce stile enfin la Cour désabusée,

Dédaigna de ces Vers l'extravagance aisée;

Distingua le naif du plat et du bouffen,

Et laisse de Province admirer le Typhon.

Вопрось о словать высокихь и назких обращень вимианіе самаго Людовика XIV. Сеншъ-Бёзь, на своемь сочиненіи: Стітіциея ет ротгата Littéraires, не-редвенть много любоньниныхъ анекдонють о насиъ, накъ занивались въ що время словами, какъ напр. Людовикъ XIV нападаль на выраженіе: ге-ротомовет светию, всв придвориме и Распиъ сму віпорили, но Буало ващищаль онос; какъ Распиъ и Буало перецисьтвались о шомъ, есшь ли въ Гомерв низкія слова (\*); какъ Буало радовался шому, что успъль вмъстно нарика употребниь выраженіе: вочь писа, в къ Распиъ, что одъ въ одной Одъ осмъдиться посредствомъ периораза упоминуть о итомъ бъломъ перв, котпорое носмить Король на своей шлянъ!

Опісюда объясняется изобиліє правиль о слогь въ Поэмь Буало. Вся половина первой пъсни посвящена этому предметну. Поэзія у него не иначе называется, какъ l'Art des vers. Какъ строго предупреждаеть онъ писателя противъ словъ низкихъ (\*\*)! Какъ заботится о гармоніи стиховъ! Какъ некусно

<sup>(\*)</sup> Critiques et portraits littéraires par Sainte-Beuve. Paris. 1852. Boileau. Перро укоряль Гомера въ употребленін словъ низкихь; Буало возсталь противъ него. Расинъ нашель въ Діоннеїв Галикарнасскомъ мивніе, что Гомеръ употребляль низкія слова. Онъ писаль объ этомъ къ Буало и совытоваль ему не говорить, что осель на Греческомъ языкъ есть слово очень благородное, а сказать только, что оно не низко. Г-жа Дасье, переводя въ Иліадъ извъстное сравненіе Аякса съ осломъ, употребила выраженіе: l'animal patient et robuste.

Quoi que vous écrivier, évitez la bassesse.

Le stile le moins noble a pourtant sa noblesse.

вицимается от объ этой условий трудиосии: по Фринцузской Позой, объ рековоть histus, конкорый ть другиха вышках, болье гарионическиха, напры ть Миалілисковъ, напрошить счинается украпе-

Gardez qu'une voyelle à courir trop hâtée,

До шого просшираешъ Буало свою забошливосшь о звучносши сшиха, что самую мысль ставить ниже звука, форму выше идеи.

Le vers le mieux rempli, la plus noble pensée

Me peut plaire à l'esprit, quand l'oreille est blessée.

Въ эшъхъ двухъ стихахъ заключается разгадка одной характеристической черты Французской Литературы, этой безконечной Стилистики, которая поглотила почти всю ея Критику. Ни одинъ народъстолько не заботился о словахъ въ Литературъ, не показывалъ такой разборчивости и щекотливости въ выражени, какъ Французы: въ этомъ отгражались условныя формы ихъ общежития. Буало, совътникъ Людовика XIV въ дълъ стиля, былъ первымъ родоначальникомъ этого многочисленнаго племени Французскихъ Стилистовъ, которыхъ послъднимъ важнъйшимъ представителемъ былъ Лагарпъ. Это племя имъло свои вътви и во всъкъ Литературахъ.

И щакъ вощъ при главныя черпы, соспавляющія харакперъ кодекса Буало, а съ нимъ витенть и классической Поэзіи Франціи: 1) господство здраваго снысла надъ фанцазіей, снысла, который необходимъ всюду, но не соспавляенть сущносции некуссина, и правила непораго сущь неопос сищинашельныя; 2) оптуждение обть новаго мра и приспираспие из древнить, убивающее жизнь новую, и 3). Спилисинка или Кримпка ппила вы уписиченныхъ и большею частию условныхъ подробностиять. Мы видъли, какъ сін шри главныя чершы въ подексъ Буало, кошорый не льзя назвишь писорією, объясняющея мъстиными условіями лишерашурнаго развиція во Франціи.

## 2) Караъ Баттё.

Если улеженіе Буало мы не назовенть Теорією, по опісупіствію всякаго начала, а кодексонть місстныхть условныхть правиль, то увидимь, что и во Франціи сбывается тоть же законть, котторый мы вначаль утвердили, пі. е. что собственная Теорія началась тогда, когда образцы Поэзіи во всяхть родахть были готтовы: ибо Теорія Карла Баштіё явилась во 2-й половинть XVIII въка (\*).

Если Французы въ искусствъ приняли древностъ за образецъ и употребили ее какъ матеріялъ и какъ форму для проявленія себя, — то они должны были такимъ же образомъ поступить и въ Те-

<sup>(\*)</sup> Карлъ Банше полися въ 1715 году, учере на 1780, въ однови году съ Кондильякомъ. Онъ былъ Каноникомъ въ Реймсъ, членомъ Французской Академіи и Профессоромъ Ришорики въ Королевскомъ Коллегіумъ въ Парижъ. Въ 1746 году, въ Парижъ опъ пристре; опъ 1747 до 1750 другое: Cours de belles lettres, опъ principes de la littérature; въ 1771: les quatre poétiques d'Aristote, d'Horace, de Vida et de Boïleau avec traductions et remar-

ерін. Они примяли меєрію древних, по неплинами евся неказили собемвенными ложными понянівни обънекусства. Ихъ: неорія соотпавніствуєть ихъ Повіть немому, при разбора оной, сладуєть опіличань, по чио собетвенно привадлежинть древнить, опіл шого, чио прибавлено: Французами. Съ: опіой шочки зръшія: мы разсмотримъ курсь Банний; понюрый преденивляєщь намъ Теорію древнихъ во Французскомъприканени.

Вълнамей Липерапуръ воило въ объргай говорящь: о: Банине ме иначе, какъ втеменъ насмънка. Вто имя укоминаемся всегда во множесписимомъ чиоль,: св. имененъ Лагарпа. Ноному моженъ бъщнь оправнивни покаженся, что я ръмился говоринь о: Ванине ученьять образомъ, безъ объгнаго пиона премебреженія. Но наша ненависть, какъ в любовь, бътваенть частно но подражанно. Никиме у настъ криминческимъ образомъ не разобральни: Багниё; ви Лапария: прежде мы върили имъ безусловно; птеперъсмъемъ надълнийн, понтому что объящь повървам на! влово Ивменкимъ: шеоренцикамъ и криппикамъ; номно же поручирися за насъ въ шюмъ, что мы неоткажемся и опъ сихъ послъднихъ, если явящся имъперопивники?

Преследованна насмениками Теорию можно еще: повра, когда она имеента силу, възлаконюрыкъ онастинихъ современникахъ; но если мы уверены въ пюмъ, чно сіл Теорія пошеряла уже все свое мъйснийе, по она сшановишся не предмешомъ насмъщии, а споткойнымъ досшояніемъ Исшоріи науки. Пускай же Башше и Лагарпъ, въ первый разъ после давняго времени, подъ прикрымісиъ безприсипрасинихо мау-

ченія, мирно и даже съ поченюмь, конторымъ неве обяваны передъ бывшими нашими учищелями, взоймунть въ льтючнись Теоріи и Кринтики.

о Начиная товоринь о Бапинё, я даже ращиось мервое слове мое обращимъ въ похвалу ему. Башие опазаить великую услугу въ исторін мышленія Европейокато, онинфонивально въ Теория искуссиива Опъ быль въ числе первымь ученымъ Европы, задавинить вопросъ о томъ единомъ началъ, къ которому делжны бъяпь приведены искусства, и гораздо поливе и подребиве предлежиль разръшение опаго, жежели предтивопасивника его дю Бо (du Bos) и нежеми вси его современники, разсужданите о шомъ же предменть: Таной подрить можемъ ны опринцы полько пютда, когда: перенесемся въ обласниь Философіи и наукъ Франціи въ ХУНІ выкв. И всв народы Европейскіе воздали должную чесниь Банцие за энгу мысль, не смодиря на ино, чито она: получила немравильное исполненіе. Теорія Банинё била переведена на всъ языки, и даже на языкъ Нимецкій извъстивить писатпелень Рамлеронь (\*), не смопиря жа вио, чино Германія нивла уже кногда сво→ его Лессинга. И причину эпного сильнаго и повсюднаго вліянія я волагаю въ шомъ, чию человечество, поврожденной ему склонности приводить къ одному начаму вов развообразныя отрасля своей двятельносим, всегда долго бываешть признашельно тпомучеловъку, конторый укаженть ему на этно начало для какей нибудь изъ сихъ опграслей, не смотря на то, что указаніе было не гнуда, гдъ истина.

<sup>(\*)</sup> Einleitung in die schönen Wissenschaften nach Batteux übersetzt von Ramisler, 4 Bands. Leipzig. 1756-1758.

Задавини себъ вопросъ о единовъ пачаль для всимы верусскить. Банний, но направлению эпохи и Франпунский Линерануры, заимствоваль эпо пачало у превникъ и примениль его къ своему опичесинами ному помусскиту. Въ этомъ заключалась его оприбни, им пироченъ эмпирическое начало, конторое избрили Въщий, совънсовалось съ началовъ современной сну Филосовін Кондильяка. Заблужденіе, какъ опынить быч ло необходимо. Въ исторіи стремленія человъческим го къ истинъ, по разнообразнымъ пушлить ит вей ведунцивъ, мы должны уважать подвити и штяхъ людей, конторые избирали пунть ложный и своинъ примъромъ заввщали намъ при вступленіи на сей путь спасительное предупрежденіе: здлось нътъ исттины.

Бапппё въ своемъ предисловім излагаенть самъ исторію своего сочиненія. Онъ изучаль поэтовъ— и это изученіе довело его до вопроса о томъ, что есть Поэзія? Онъ началь искапь ей опредъленія, перечель все ню, что до него писали объ этомъ искусствъ Роллень, Дасье, ле Боссю, д'Обиньясь; мо нагать не нашель удовленнорищельнаго оппънна. Онъ прибъгвуль къ Піштикъ Аристопеля и въ ней опъкрыль начало подражанія; сблизиль Піштики Горацій и Буало,—примъниль это начало ко всемъ другимъ искусствамъ и заключиль, что Живопись, Музыка и Поэзій, не смотря на разность средствъ, ими употребляемыхъ, въ сущности своей суть одно и тоже подражаніе природъ.

Приняпъ шакое начало въ новомъ міръ было ощибочно во первыхъ пошому, что древніе имъли совсьмъ иное понятіе о природъ, нежели мыр они видрав съ мей, инко-по живое и подушеваемие, по нежаемайсь оп силамъ; во витерыхъ, природа древникъ была изминева нашей и красошою своею восийнала изминева нашей и красошою своею восийнала изминева иризнань его спискомъ съ живой красошы ел и признань его спискомъ съ живой красошы ел и признанъ выразниць, всю его встественность тиврвый иризнакъ искусства древняго; въ пирешъихъ, у дрезникъ, одобенно профилали птакът немуссима, которым въ исполнени своемъ болве нуждались въ образнахъ природы.

- Разсполиримъ, какъ понялъ Башине подражание природь и какъ примениль эпо къ искуссиванъ? ... .. «Умъ человъческій не можерть швориль въ собслівенномъ смысль: всь его произведения носяпь на себь печашь образца.» - «Изобрышашь въ искуссивахъ не значипъ даванъ бышіе предмету, а признать его, гдъ онъ есшь и какъ онъ есшь. Самые геніяльные люди ошкрывающь не что иное, какъ то, что уже прежде сущеспивовало.» - « Геній какъ земля не производишь ничего не принявши въ себя съмени (\*).» – «Души избранныя принимаюнть сильный опистановь опів предменювь, ими поспираемыхъ, и пошомъ воспроизводищь ихъ, сообщая имъ новый видъ прелесии: и силы: Вошъ начало и испочникъ энтузіазма.» — «Энтузіазмъ закаючаецть въ себр двр части: живое предсиавление предмеша въ нащемъ умъ и движение сердца предмещу соразувър-Hoe (\*\*). ».

Въ опредъленіи шворчества и энтузіазма мы ви-

<sup>(\*)</sup> Principes de littérature. Tome premier, contenant les Beaux-Arts réduits à un même principe. Göttingue et Leide. 1755. cmpan. 7

<sup>(7)</sup> Gamani: 22. n 24.

ж абощимы ка, пописрые::не признавали пичего времдениять въ человака, а все счишали приобращаены женеров : воние пріобрышение : воспремь подминь възменуссина Пошто, гени сень вежне опъ же ввофиять не привши свиени; но должив же въ неве бышь какь эсмаь эша живипельная сила, монюрад жай: самены образуенть, ценцы?... Какы жез приз **манитея : миолжу фекусотву?** 1411 diporto e ricijoni ... в Педропрать значинь списывать съ обраще. Это вы раженіе предполагаенть двь мысли: 1) прощониць, носящій на себь чершы, коимъ мы подражаемъ, 2) колію ихъ изображающую. Природа, или все чию мы посшигаемъ умомъ своимъ какъ возможное, вошъ прошошинъ иди образецъ искусствъ.» — «Какое назначение искусствъ? Переносипъ чершы, заключающися въ природъ, въ шакіе предменны, ноторымъ они не сродны по естеству. Такъ ръзець Ваншеля показываешь намъ героя въ кускъ врайора. Жавойисець красками выводинь на холсив вов видимые предмены. Музыканив испусивенными звужами засшавляеть гремьть бурю вь ню времи, когда все жимкейно, в навонецъ Незить, посредсивомъ выныс ла на гарионые спиховъ, наполняетъ нашъ умъ образали припорными (images feintes) и сердце наше поддилания Au vysemeante (sentimens factices), nomopus racmo busqu ють гораздо пріятние, чимь истинные и естественные. . Эпть слова намъ могупть объясниць доспранючно, щио подъ словащи подражание природи, Башию разумълъ стремление художника обманомъ подавланыт ся подъ нее. Въ искусствъ Башие видель не жис в у природу, какъ Ариспонель (приновния сто жегор Еп обружанное селиное желое), но природуполь **жыланную, пальтинкую.** По его апроружания сторет ринь фитуспъ: Щлегель, посковая пригура превойт

дешть статую, Діорана — наидшающь Млавдія Люррена Сія мысль о поддельности природы видна у него ясно во всяхъ примъненіяхъ зпюго начала къзопідельнымъ искусствамъ и къ родамъ Посоін; объ Эмонев онъ говоринтъ l'épopée ne vit que de мислеондек elleinvente tout ce qu'elle raconte;—о посяза Лиричестой теці се ез feint, artificiel, imité. Сін выраженія камъто даже оскорбительны для благороднаго мокусства, котгорое импенть въвиду одну красотну, сестру истинны

вошъ какъ понималь Башше начало Арисшопиеля и до какой странной крайности онъ довелъ его! Впрочемъ теорія Башшё соотвътствовала искусству Франціи точно также, какъ и теорія Аристотеля искусству Греціи. Странно, что Французы въ наукъ Поэзія начинали от подражанія природь, а между тъмъ никакая Поэзія не имъетъ такъ мало естественности, какъ Французская классическая. Объяснивъ, какъ Французы понимали подражаніе природь, мы видимъ, что туптъ нъптъ прониворачіть Они не подражани ей, какъ Греки, и потому не могли достичь до Греческой естественности: оти подражание нодъ нее, а природа фальшивай никогда не можетъ бъщь естественною. Вотъ причина манерности и жеманства Французской Поэзіи.

Ностнавивъ шакое начало для искусства, Батте чувствоваль, что не льзя ограничить его однить простнымъ копированіемъ природы. Во первыхъ, къ чему бы послужило такое удвосніе одного и того же міра?—во вторыхъ, самая природа бываеть частью несовершенна въ своихъ произведеніяхъ. Какъ же буденъ копировать ее художникъ? Онъ долженъ выбирать изъ нея прекрасный части. — Но чамъ

же будеть онъ выбирать? Вкусомо. Здись Баниме изминяеть уже началу, имъ принятому отъ Арномонеля и Кондильяка, и самъ себи противоричнъ. Смачала отвергнувши въ человъкъ все внутреннее врожденное, теперь онъ долженъ признать что-то накое отъ природы намъ данное и влекущее насъ къ прекрасному. Но Батте не могъ еще дойти до иден изящиаго и ею рышить эту задачу. Онъ признатъ въ человъкъ вкусъ; хотя все, что говоритъ онъ о вкусъ, довольно неясно и неопредъленно, но можно заключить, что онъ подъ этимъ разумъетъ какое-то особое чувство. Вотъ собственныя слова его о вкусъ:

«Вкусъ въ искусствахъ есть тоже что Разумъ въ наукахъ.-«Разумъ есшь способносшь познаващь истинное и ложное, и различать ихъ. Вкусъ – способность чувствовать хорошее, дурное и посредственное.» - «И шакъ Вкусъ есшь чувство « (Le Goût est donc un sentiment). - «Вкусъ, дъйсшвующій въ искусствахъ, не есть Вкусъ поддъльный. Это часть насъ самихъ, рожденная витестт съ нами, и которой назначение вести насъ къ хорошему. Знаніе предшествуєть: это свышльникъ. Но къ чему бы послужило намъ знашь, еслибъ мы были равнодушны въ наслажденію? Мудрая природа не хоштьла раздълить эт части; одаривъ насъ способностию знапь, она не опказала намъ въ способности чувствовашь ошношеніе знаемаго предмеша къ нашей пользв и стремиться къ нему. Сіе-то чувство называють Вкусомъ есшесшвеннымъ, пошому, что онъ намъ данъ природою. Но съ какою цълью? Съ шъмъ ли чиобъ судинь объ искуссивахъ, которыя произвела не она? Нътъ, но для того, чтобъ судить о предметахъ естественныкъ въ опношени въ нашимъ удовольскивамъ или нуждамъ.»

Башшё не могь еще посщигнущь шой особенной эспиешической дъящельносии, кошорая происшекаенть въ человъкъ изъ врожденной ему идеи изящнаго; но опредълиль вкусъ какинь-що неяснымъ
чувсшвомъ, болъе живошнымъ, нежели человъческимъ,
чувсшвомъ удовольсщвія или пользы, досшавляемыхъ
намъ ошъ предмеша. Французская шеорія вкуса
у Башшё не получила еще окончащельнаго развишія:
мы увидимъ послъ, чшо Французы разумъли подъ
эшимъ словомъ, сшоль важнымъ у нихъ, и какъ
шеорія вкуса образовалась изъ ихъ національнаго
направленія.

Чтобы объяснить, какимъ образомъ художникъ выбираетъ изъ природы части, Баттё приводитъ два примъра: одинъ извъстный примъръ Зевксиса, который собралъ всъхъ славныхъ красавицъ города для того, чтобы изобразить Венеру; другой взятъ имъ изъ Мольера.

«Зевисисъ, говорищъ Башпе, не изобразилъ какой нибудь извъсшной красавицы, а совокупилъ ощдъльныя чершы всъхъ красошъ сущесшвующихъ: онъ сосшавилъ въ умъ своемъ искуссшвенную идею, кошорая была резульпашомъ всъхъ собранныхъ чершъ: сія идея послужила прошошиномъ или образцомъ для его каршины, кошорая была върояния и поэшична въ своей цълости, върна и исшорична въ часшяхъ взящыхъ ощдъльно.»— «Такъ и Мольеръ, для шого чшобы изобразипъ Мизаншропа, не искалъ во всемъ Парижъ какого нибудь оригинала, чшобы списашь съ него шочную копію, но собравши во едино разнообразные чершы мизантировім, разсъянныя порознь въ людяхъ, сосшавилъ изъ нихъ жарактерь единый, кошорый быль изображеніемь не исплинаго, а въролинаго (\*).

Примъръ Зевксиса, заимствованный изъ древнихъ и остроумно примъненный къ Мизантропу, весьма убъдишельно доказываеть, что художникъ пользуется натеріялами изъ природы, особенно въ искусствахъ образовательныхъ. Но если объяснить эшошь примъръ живописанія Венеры по началу копированія, поставленнаго самимъ Баттё для искуссшва, то Зевксисова Венера, совокупивъ въ себъ разновидныя часши, принадлежащія къ своимъ особымъ, состивила бы самое безобразное чудовище. Если бы художникъ, взявши голову одной, руки другой, ноги претьей красавицы и такъ далъе, слъпилъ такимъ образомъ свою статую или карпину, что бы изъ нея вышло? Откуда же взялась эта идея, эта душа, которая всв части связала въ одно цълое и оживила жизнію въчною? Исшочника этой идеи пе могъ постигнуть Баттё, отправлявшійся ошъ начала чисто эмпирическаго. Тайна Зевксисовой Венеры окончашельно была разгадана въ Германіи.

И такъ Башпе, поставивъ началомъ искусства подражание природъ, долженъ былъ отступить отъ него, прибавивъ: «природъ прекрасной,» и ввъривъ ръшение о красотъ ея какому-то неясному чувству, врожденному въ человъкъ. Противоръчие въ самомъ началъ непремънно должно было привести къ противоръчио въ слъдствияхъ. Развитие вкуса началось

<sup>(\*)</sup> Т. І. спиран. 17 н 18.

съ природы, говоришъ Баший, положивъ сначала, что природа есть прополнить для него; понномъ вкусъ перешелъ въ искуссива, - и кончилось штымъ, что вкусь искусственный превзошель естественный (\*). Вошь резульшашь того, что вкусь выбираеть предметы изъ природы и ее совершенсшвуенть, хошя резульшанть прошивный главному началу, потому чио если прототить совершенства въ самой природъ, то на основани чегоже вкусъ моженть ее совершенствовань? Но далье, показавши развитіе вкуса въ новой Европъ черезъ вліяніе древнихъ, у коихъ вкусъ искуссивенный былъ выше естественнаго, тоть же самый Баттё заключаеть, что искусства упадушъ, удаляясь отъ природы и желая превзойши ее (\*\*), когда за нъсколько страницъ передъ эшимъ онъ самъ сказалъ, что онъ, въ лучшемъ своемъ состояніи, превзошли ее. Это слъдсшвіе, прошиворъчащее предыдущему, происшекаешь изъ главнаго начала.

Упвердивъ главнымъ закономъ вкуса: подражаніе изящной природъ, Баштё пришелъ въ больное затрудненіе, при ръшеніи вопроса: въ чемъ же заключается изящная природа? Онъ отвъчаетъ: въ томъ, что согласно съ нашею природою, что намъ нравится, что приводитъ въ движеніе нашъ умъ и

<sup>(\*)</sup> спіран. 45. T. I. En les élevant et en les perfectionnant, il s'est élevé et perfectionné lui même; et sans cesser d'être naturel, il s'est trouvé beaucoup plus délicat, et plus parfait dans les Arts, qu'il ne l'étoit dans la Nature même.

<sup>(\*\*)</sup> cmpan. 50. Les Arts se sont formés et perfectionnés en s'approchant de la Nature; ils vont se corrompre et se perdre en voulant la surpasser.

наше сердце, что само въ себъ совершенно и соединдетъ единство съ разнообразіемъ. Все это неясно, и есть не столько опредъленіе, сколько неполное описаніе изящнаго (\*).

Въ чемъ же заключается наслаждение изящнымъ искусствомъ? Слъдуя Аристотелю, который слишкомъ философски смотрълъ на это наслаждение, Батте отвъчаетъ: въ сравнении копи съ подлинникомъ (\*\*). Но ато противоръчитъ всъмъ его прежнимъ положениямъ: во первыхъ, если искусство есть поддъланная природа, если оно есть ложь, то при сличении копи съ подлинникомъ должно разрушитъся всякое очарование; во вторыхъ, если произведение искусства въпце произведения природы, то въ чемъ же будетъ наслаждение?

И въ заключение всъхъ прощиворъчий, вошъ еще одинъ замъчательный результать, свидътельствующий о той крайности, до коей довелъ Баттё учение Аристопеля. Сей послъдний говорить, что и предметы ужасные могутъ быть пріятны въ подражаніи (\*\*\*\*), объясняя все это изъ склонности человъка познавать и учиться. Вотъ какой оборотъ далъ Баттё словамъ Аристопеля. Предметы не-

<sup>(\*)</sup> сшран. 53 и 55.

<sup>(\*\*)</sup> Cette imitation, dis-je, est une des principales sources du plaisir que causent les Arts. L'esprit s'exerce dans la comparaison du modèle avec le portrait... cmpan. 11.

<sup>(\*\*\*)</sup> α γαρ αυτά λυτηρως δρωμεν, τόυτων τὰς 'εικόνας τὰς μάλιστα 'ηκριβωμένας χαιρομεν Σεωρδυντες. σων ληρίων τε μορφάς των 'ατιμοτότων, και νεκρών.

пріяшные и ужасные въ искусства болье насъ удовлешворяющь, нежели вріящью, пошому чию первые въ природъ непріящны по чувству страха или опасноснии, ими возбуждаемому; въ искуссивъ эщо непріятное чувство отсутствуеть, потому что мы видимъ подражаніе. Предмешы же пріяшные намъ хошълось бы имъщь, присвоищь себъ, и мысль, что они не настоящіе, а подложные, намъ непріятна. Описюда проистекаетъ несовершенство наслажденія (\*). Вошть до какой нельпой крайности доведено мизніе Аристопеля. Не льзя не замъщить однако, что это заключение Баттё совершению подходишъ къ харакшеру современной Французской Поэзін, кошорая предпочинаенть преднены ужасные для своихъ созданій! Не есть ли это отчасти слъдствіе ложнаго начала и ложныхъ заключеній Башше, кошорыя долго повшорялись въ школахъ?

Общее начало свое Балите примъняемъ къ ошдъльнымъ искуссивамъ, особенно къ Поэзіи. Музыка, Лирическая Поэзія, какъ искуссива болъе духовныя, и Эпосъ стихіею чудеснаго, врощивились подражанію природъ, имъ для всего уставленному. Но онъ старался побъдить всъ сіи препятствія. Музыка у него подражаетъ звуками звукамъ природы и изображаетъ страсти вымышленныя. Лирическая Поэзія имъетъ предметомъ также страсти. Чудесное должно быть въроящно и походить на истинное. Баттё нападаетъ, на Виргилія за его

<sup>(\*)</sup> T. I. cuspan. 65, Le coeur doit être beaucoup moins content des objets agréables dans les Arts, que des désagréables.

корабли, превращенные въ Нимоы, на Тасса за Очарованный лъсъ, на Аріоспіа за его Иппогриоа, на Мильшона за Рожденіе Граха (\*).

Находя во всъхъ искусствахъ одно и тоже подражаніе природъ, Баттё раздъляетъ ихъ по орудіямъ, какія они употребляютъ. Здъсь не льзя не замътить сходства между имъ и Бахманомъ, который отдъляется отъ Баттё принятымъ началомъ, а въ раздъленіи искусствъ принимаетъ признакомъ различія однъ внъщнія формы. Баттё говоритъ, что Поэзія есть подражаніе изящной природъ словами; Бахманъ, — что Поэзія есть изображеніе идеи прекраснаго словами, и такъ далъе (\*\*). Что касается до мысли о Поэзіи, что она соединяетъ въ себъ Живопись и Музыку, мы находимъ ее и у Баттё (\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> T. I. cmpan. 152. J'admire Virgile, mais je n'aime point ces vaisseaux changés en Nymphes. Qu'ai-je à faire de cette Forêt enchantée du Tasse, des Hippogriffes de l'Arioste, de la Génération du Péché mortel dans Milton?

<sup>(\*\*)</sup> Die Kunstwissenschaft von Bachmann. Jena. 1811. Die Plastik ist die Darstellung der Idee des Schönen, im Raume durch körperliche Gestalten (52 стран.). — Die Mahlerei it die Darstellung der ewigen Idee des Schönen im Raume durch Farben (58 стран.).—Die Musik ist die Darstellung der ewigen Idee des Schönen in der Zeit vermittelst der Töne (13 стран.).—Die Poesie ist die Darstellung der ewigen Idee des Schönen durch die Sprache (82 стран.).

<sup>(\*\*\*)</sup> Стран. 2. Т. I. Comme la Musique, elle (la Poésie) a une marche réglée, des tons, des cadences, dont le mélange forme une sorte de concert. Comme la Peinture, elle dessine les objets; elle y répand les couleurs; elle y fond toutes les nuances de la Nature: en un mot, elle fait usage des couleurs et du pinceau; elle emploie la mélodie et les accords.

Но должно опідать честь Батий передъ Ньмецкимъ Эсппешикомъ въ пломъ, чино онъ, не смонгряна ложность своего начала, опредъляя взаимное оптношеніе искусствъ между собою, аналитическимъ умомъ своимъ дошелъ до мысли гораздо болъе върной, нежели Бахманъ. Сей послъдній, увлеченный Германскимъ стремленіемъ къ единству, думаль найти соединение всъхъ искусствъ въ Оперъ и поставилъ ее, «по идет,» самымъ соверщеннъйшимъ художественнымъ произведеніемъ, потому что въ ней Пластика, Музыка и Поэзія соединяющся (\*). Эпіошъ результать есть высочайщая нельпость, показывающая, что теоретикъ не постигъ ни одного искусства въ его сущности. Бахманъ, по этому, Рафаэля счишаешъ наровнъ съ декорашоромъ, Софокла наровнъ съ Мешасшазіо и Скрибомъ. Башшё въ этомъ отношени дошелъ до результата самаго върнаго, доказывающаго, что онъ лучие Бахмана понималь самостоящельность каждаго искусства и вникалъ въ шеорію чувствованій души человъческой. Сначала онъ самъ предается исчтаніямъ о взаимномъ соединении всъхъ искусствъ:

« Какъ очаровашельно было бы состояніе человъка, говоришь онъ, — который вдругь ощутиль бы самыя живыя впечатльнія Живописи, Музыки, Пляски, Поэзіи, соединенныхъ для его удовольствія!»

<sup>(\*)</sup> Bachmann. 167. Endlich die Vereinigung aller Künste ist in der Oper, wo sich Plastik, Musik und Poesie zu einem grossen wunderbaren Ganzen verschlingen. Der Idee nach ist sie das vollendetste und eigentliche Kunstwerk.

Но здвеь Башшё умьль осшановишься, не увлекаясь своею идеей, какъ Бахманъ, а вникая въ душу человъческую.

« Это состояніе, говорить онь, очаровательное, потому что привело бы въ дъйствие всъ наши чувства в всъ способносии души, сдълалось бы непріяшно, перевысивъ міру своего дійспівія. Слідуенть щадинь нашу слабосць. Множесцво часшей насъ бы ушомило, еслибы эшть часши не были связаны между собою правильносшю, которая ихъ шакъ располагаеть, что всь онь сходятся около одного общаго центра. Искусство потеряло уже свободу, когда сдплало первый шагь (\*). » — « Искуссива соединенныя должны бышь какъ герои. Одно должно возвышащься, а прочія пускай занимающь вторыя мъста. Если Повзія дасигь зрълнца: Музыка и Пляска могупть явишься съ нею, но для шого шолько, чиобы помочь ей сильные выразишь мысли и чувсива ея.... Явилась Музыка: она одна имъешъ право расшочашь свои прелесши. Теашръ для нен; Поэзія на віпоромъ міспів, Пляска на пірепівемъ.... Наконецъ, если Пляска даешъ праздникъ, Музыка не должна блисшапъ къ ея невыгодъ, а шолько помогашь ей въ шомъ, чшобы съ большею шочностію выражать свои движенія и свой харакшеръ (\*\*).... »

Всв сін замвчанія весьма глубокомысленны и върщы. Здъсь анализирующее остроуміе Француза взяло верхъ надъ глубокомысліємъ Намецкимъ.

Башшё раздъляешъ Поэзію на новъсшвующую и представляющую: описюда родъ Эпическій, Дра-

<sup>(&#</sup>x27;) T. 1. compan. 56. 57.—Rien n'est moins libre que l'Art, dès qu'il a fait le premier pas.

<sup>(\*\*)</sup> Idem. cmpan. 194, 5, 6; 7.

матическій и сивіпанный. Лирическая не находинть здась маста (\*). Видно, что существеннаго различія межу Эпосомъ и Драмою Батте не постигаль, потому что предметомъ Эпопен, какъ и Драмы, полагаеть дайствіе (une action). Къ своему раздъленію по внатией форма, Батте прибавляеть забавное раздаленіе по предметамъ: «Такъ какъ есть боги, говорить онъ, короли, простые граждане, пастухи, животныя, — по этому въ искусства есть Оперы, Трагедіи, Комедіи, Пастушескія Стихотворенія, Басни. » Весьма странна эта ластвица родовъ Поэзіи!

Правило въ Поэзін о соединеніи пріявняго съ полезнымъ Башшё заимствоваль изъ Горація. Въ Римъ мы объяснили мъстиное его происхожденіе. Но должно замътнить, что въ новомъ міръ Европы, это правило было принято въ особенности двумя народами, Англичанами и Французами, котторые, слишкомъ предаваясь общественной практической жизни, не постигали самостоятельности искусства. У Италіянцевъ мы нашли существованіе противной этому теоріи.

Переведя Арисшошелево начало подражанія въ крайносшь поддълки подъ природу, Башшё и во всъхъ резульшашахъ своихъ не избъгаентъ шой же крайносши. Разишельнымъ примъромъ еще можешъ служинь единсшво времени и масша. Мы видъли, что Арисшошель мимоходомъ говоришъ о сушкахъ и ни слова не сказалъ о мъсшъ. Башшё ушвержда-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Т. І. спран. 99 и 100.

ешъ, что по настоящему, для соблюденія въ точности подражанія, время дъйствія должно продолжаться столько же, сколько время представленія, т. е. два или птри часа не болъе, что 24 часа есть только пзитненіе этого правила, уступка искусству ради ограниченнаго числа предметновъ драмы. Распредъляя эшъ часы, Башшё вдаешся въ шакой забавный разсчешь, который еще болье увъряеть въ шомъ, чшо онъ въ подражанім разумьль одну поддълку (\*). Единство мъста онъ предписываетъ строго, пошому что при перемънъ его узнали бы искуссшво, и подражаніе оказалось бы ложнымъ; -- а между шъмъ наслаждение искусствомъ заключено въ сравненіи образца съ копією! Эпо одно изъ шъхъ прошиворъчій, которыми изобилуетъ теорія Баттё, ибо въ ней мысли Арисшошеля не могли поладишь съ его собственными.

Часшная Піншика Башшё совсьмъ не обнаруживаетть въ немъ свободнаго наслажденія Поэзією, сопряженнаго съ практическимъ изученіемъ образцевъ. Онъ предписываетть самымъ ръзкимъ догматическимъ способомъ правила, касающіяся техники поэтической, нисколько не развивая чувства изящнаго. Онъ ръшительно требуетть, чтюбъ писали по эттъмъ правиламъ, и самъ не иначе, какъ по нимъ же, наслаждается произведеніями Поэзів. Отпабка Французской теоріи состояла въ томъ, чтю она не принимала всъхъ геніяльныхъ произведеній искусства за факты, не вникала въ законы, по которыть онъ

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Т. I. сшран. 144. Т. II. 185 н 6.

созданы, а предписывала правила, по которымъ онъ должны создаваться, правила стъсняющія свободу и нисколько не ведущія къ положительно прекрасному.

## 3) Мармонтель,

Прежде чъмъ перейдемъ ощъ перваго Французскаго шеорешика къ первому кришику Франціи, Лагарпу, я счишаю за нужное обращищь вниманіе на одно
сочиненіе Мармоншеля, кошорое раскроешь намъ національныя основанія Французской Кришики и послужишъ объяснишельнымъ введеніемъ къ разбору Лагарпа. Это есть Опыть о вкусть (Essai sur le goût),
написанный Мармоншелемъ въ видъ Предисловія къ
его Элементамъ Литературы, сочиненію, въ которомъ онъ совокупилъ ощдъльныя статьи, писанныя
имъ для Энциклопедіи, въ формъ словаря, господствовавшей въ XVIII въкъ (\*).

Ни одно слово не играло шакой важной роли въ Лишерашуръ Французской, ни объ одномъ словъ сшолько не шумъли, не спорили и не писали Французы, какъ о словъ: Вкусъ. Въ немъ-що заключалась

<sup>(\*)</sup> Jean François Marmontel родился въ 1719, умеръ въ 1799 году. Его Elémens de Littérature не подвергаются здъсь разбору понюму, что написаны въ формъ Словара. Впрочемъ главная теорія его, а вмъсть и теорія Французская, изложена въ Опыть о вкусъ. Форма Словарей господствовала въ этомъ въкъ рапсодическаго ученія. Энциклопедія, представнительница учености въка, и Dictionnaire Philosophique Вольтера это свидъщельствують.

собсивенно національная шеорія Франціи, ей исключишельно принадлежащая, чуждая вліянія Аристошеля и Горація. Безъ сей шеоріи не могла бы развишься и національная криппика Франціи. Вопть причина, почему мы говоримъ о ней передъ разборомъ Лагарпа.

Буало, въ своемъ кодексъ, два раза (какъ счелъ Дагарпъ), упомянулъ слово: Вкусъ, но не опредълилъ его. Башшё опредълилъ неясно, какимъ-шо чувствомъ: le goùt est un sentiment, не означивъ со-держанія этого чувства. Аристопель и Горацій, можетть бышь, мъщали въ Баштё національному самосознанію. Вольшеръ посщигъ на дълъ, что значилъ Вкусъ въ смыслъ Французскомъ; онъ воздвигъ ему храмъ и былъ представителемъ его во всъхъ родахъ Словесности. Мармонщель опредълилъ намъ вкусъ теорешически. Лагарпъ примънилъ его къ криптикъ Французскихъ инсателей.

Что же такое вкусъ въ національномъ смысль Франціи и такъ какъ явился онъ намъ въ ея Литературь? — Это есть чувство приличій (le sentiment des convenances): такъ опредъляетъ его Мармонтель (\*). Человъкъ находится въ двоякомъ состояніи, естественномъ и общественномъ, и потому имъетъ двоякаго рода отношенія: къ природъ и къ обществу. Отсюда двоякой родъ приличій: естественныя, неизмъняемыя, какъ природа человъка, и искусственныя, случайныя, потому что общество,

<sup>(\*)</sup> Oeuvres de Marmontel. Tome 4-ème 1-ère Partie. Paris. 1819. Essai sur le goût. Cmpan. 5.



въ кошоромъ живешъ человъкъ, измъняещся. Ошсюда и вкусъ можешъ бъппъ двоякой: чувешво приличій есшесшвенныхъ (sentiment des convenances naturelles) и чувсиво приличій случайныхъ и искуссшвенныхъ (sentiment des convenances accidentelles et factices).

Мармонтель, сначала увлекаемый теоріею, какъ будню опідаенть превнущесніво первымъ, какъ всегдащнимъ и неизмъняемымъ (\*); но изъ резульшашовъ его мы увидимъ, чию опъ ръшительно предпочитаешъ вторыя — и полагаетъ вкусъ въ знаніи примий общественных. Источникомъ первой мысли были мечшы современной философіи Руссо о первоначальномъ еспесшвенномъ состояни человъка, какъ совершенный шемъ. Французы, пресыщенные искусственною упионченностию своей общественной жизни, устремлялись въ другую крайность, думали въ дикомъ состояніи человъчества найти совершенство. Съ этой оппибочной точки эртнія они сиоторъли на Гомера и считали человъчество, имъ изображенное, дикимъ; но это было заблуждение; Илияда и Одиссея, напрошивъ, предсшавляющъ намъ первый разсвыпъ общественной жизни въ Европъ и съ нъвъ виъстъ поэтическое развитие благородныйшихъ чувствъ человъка.

<sup>(\*)</sup> Lorsqu'on a défini le goût, le sentiment des convenances, on a donc reconnu un goût naturel et antérieur à toute espèce de convention, et un goût soumis aux mêmes variations que les moeurs et les conventions sociales. Or la règle de celui-oi sera toujours de garder avec l'autre le plus d'affinité possible, et de s'attacher aux objets qui peuvent les concilier.



Философія Руссо сильно проглядываетть въ пристрастій Мармонтеля къ дикимъ, но далье, классическій литераторъ Францій, излагатель теорій Вкуса въ смыслъ національномъ, побъждаетть приверженца Руссо, — и Мармонтель забываетть уже приличія всемірныя, неизмънныя, всечеловъческія, для приличій случайныхъ, общественныхъ. Воть его слова:

«Къ приличіямъ всемірнымъ, въ кошорыхъ заключающся посшоянныя правила, учрежденія общественныя, привычка, митніе, прихонь прибавили много искусственныхъ и перемтичныхъ, какъ онт сами; въ отинощенім къ нимъ, Вкусъ сділался самъ измінчивъ и разнообразенъ. Мысли о пристойности, благородстві, достоинстві, учтивости, предести, пріятиности, разборчивости, наконецъ всі возможных утионченія искусства правиться и наслаждаться, сначала по очереди, потномъ всі вмість, обращили на себя вниманіе вкуса такъ, что онъ быль приведенъ въ замінашельство, и посреди множества новыхъ и прихошливыхъ законовъ явился, какъ юрисконсульть, котораго наука и опытность ділають еще нерішительніе во митніяхъ.»

«Пускай обрашящъ вниманіе на множесиво новыхъ идей, новыхъ чувсшвъ, привычекъ, условій присшойносши, кощорыя введены были въ наши нравы сообщесшвомъ женщинъ, въжливосшью, чувсшвомъ чесши, обычаями дворовъ; пусшь обращянтъ вниманіе на эщо ушонченное искуссшво льсшишь и пришворящься, молчаніемъ даващь знашь о чемъ нибудь, прикрыващь до ноловины что хощимъ показащь, говорищь и не досказыващь; пусшь вникнущъ въ эшт законы приличія, разборчивосщи и уваженія, кошорыми мы обязаны въ обществъ, гдъ сходящся два пола, гдъ неравенство состояній и сана делжно бышь замъщно и между штыть неоскорби-

шельно гордостия, гдъ невинностиь и дъвственностиь безопасно имъють быть допущены въ удовольствиямъ ума, — пусть вникнуть во все это, — и тогда объяснится, почему мнъніе, обычай, примъръ, а всего болье метафизика любви и самолюбія, прибавили въ неизмъннемымъ условіямъ природы множество условій случайныхъ и искусственныхъ, которыя надо было чувствовать, разбирать и исполнять,—и теорія вкуса стала такою сложною, ученою, загадочною....»

«Если новъйшій вкусь подчиняется законамь болью строгимь, причина этому не въ генів языка, а въ духв общества: книгопечатаніе даеть произведеніямь такую публичность, что излишняя вольность не имбенть поврова; стиль слишкомъ свободный измѣниль бы уваженію, налагаемому обычаемъ; все что выходить въ свѣть не должно оскорблять того любезнаго и взыскательнаго пола, у которато чувство чести заключается въ чувства приличія, который не иначе соглашается ожнвить, усладить и украсить печальное общество мущенъ, какъ съ условіемъ, чтобы вольность послѣднихъ щадила его горделивую скромность. Первая изъ Грацій, которой должны жертвовать наши писатели, есть дѣвственность.»

«Отсюда вся эта разборчивость, вся ловкость слога, эт выраженія неопреділенныя или непрямыя, полусвішы, полутоны, однимь словомь, всі тонкости языва, от воторыхь искусство писать со вкусомь вещи пріятныя сділалось такъ трудно. И это искусство избігать, прикрывать, утанвать, сообщать выраженію скромность и робость, когда мысль совсімь не робка, до какой тонкости должно было достигнуть въ языкі, на которомь віжливость и любовь подверглись такому подробному и ученому анализу! Сколько оттінковь со-

единето было на палинръ шакого живописца, какъ Рассинъ, когда задумаль онъ изобразить характеръ Федры шакъ, чиобы безпорочная женщина могла ему изумляться и не краснътъ! Желаніе правипься женщинамъ, обязанность щадить ихъ, преимущества, дарованныя имъ надъ нами опть природы и состоящія въ тонкости органовъ и въ удивительномъ искусствъ различать подробности; наконецъ пріобрътенное и законное право произносить судъ въ искусствахъ удовольствія, безпрерывное вліяніе на умъ общественный, почти безусловное владычество надъ мнаніемъ и обычаемъ, воздангли женщинъ судіями вкуса, — и имъ онъ обязанъ своею изысканною утонченностію, своею подвижностью безпрерывною и своею чрезмърною робостью (\*).»

Въ эшъхъ словахъ Мармоншеля заключающся начала щой національной Французской неоріи вкуса, о кошорой я говорилъ. Теперь ясно, какъ М., видя въ лицературъ опраженіе общественной жизни, полагаетъ вкусъ въ чувствъ ея приличій.

Сіе-то воззръніе примъняетъ онъ къ исторіи развитія вкуса, подробности которой еще болъе раскрывають его мнъніе.

Въ Литературъ Греціи находить онъ первоначальную простоту и естественность. Въ ней господствуетъ особенное чувство пъхъ неизмъняемыхъ, всемірныхъ приличій, которыя врождены человъку. Но дурное вліяніе республиканскихъ нравовъ не могло не отразиться на Греческой Литерантуръ, говоритъ Мармонтель, — и мы видимъ это вліяніе особенно на Димосфенъ и Аристофанъ. Лю-

<sup>(\*)</sup> Compan. 7, 10, 11,

бонышенъ взглядъ его на Гомера. Онъ хвалишъ его въ опиношени къ чувсшвамъ человъческимъ, вездъ равнымъ и въчнымъ; восхищается прощанемъ Гектора съ Андромахою, скорбио Ахилла надъ мершвымъ Патрокломъ, мольбами Пріама у ногъ убійцы его сына; — но не смотря на то, по мнънію Мармонтеля, Гомеръ, въ сравненіи съ Виргиліемъ и Расиномъ, былъ почти дикарь, и въ отношеніи къ формамъ мъстнымъ, случайнымъ и перемъннымъ, онъ не былъ и не могъ бышь птъмъ, что черезъ при тыкачи лъть послв него называюнть человъкомъ со вкусомъ (\*).

Римская Поэзія, по мнънію Мармонпеля, уступишъ Греческой въ геніъ и изобръщащельности, но вкусомъ возмешъ верхъ надъ нею — и причина въ шомъ, что лучніе Римскіе Поэты были при дворъ Августа. Такъ и Виргилій уступишъ Гомеру геніемъ....

«Но со стороны вкуса, сколько преимуществъ онъ имъенть надъ нимъ! Какое достоинство въ нравахъ его героевъ, какое благородство въ языкъ, какое нъжное и върное чувство приличія и пристойности въ ихъ ръчахъ!»

Здась ясно, какъ Мармоншель понимаенть слово: вкусъ.

Въ новомъ міръ Европы онъ мелькомъ проходишъ прочіе народы (изъ чего замышно, что онъ особенно

<sup>(&</sup>quot;) Cmpau. 8. Homère, en comparaison de Virgile et de Racine, était presque un sauvage.... et quant à ces formes locales, accidentelles et mobiles, Homère n'était pas et ne pouvait pas être ce que trois mille ans après lui on appelle un homme de gost.

плохо зналъ Иппалію)—и выше всъхъ ставишъ свое отпечество. Въ въкъ Людовика XIV онъ видитъ устроеніе новаго общества Европы и съ шъмъ виъсть усовершенствованіе вкуса.

«Въ юносии Людовика XIV, любовь въ Словесносии, спіраспів новая, находилась во всей своей силь. Академія Французская шолько чшо основалась: занящіємъ ея было образоващь, ушвердишь языкъ, всякому слову назначить его истинный смыслъ и силу, разныя значенія, харакшеръ досшоинства или простопы. Въ то же время нравы общества утончались. Цвъть дворянсшва, привлеченный въ Парижъ Кардиналомъ Ришельё. сосшавляль дворь Короля юнаго, счасшливаго, въжливаго, великольпнаго, спирасшнаго ко всякой славь, разборчиваго во всъхъ шонкосшихъ приличія, чувствишельнаго ко всемъ благороднымъ удовольсшвіямъ, рожденнаго служищь образцемъ величія и бышь справедливымъ цънишелемъ заслугъ въ Словесносши и искуссшважъ, на что давали ему право природныя его склонности, замънявшія въ немъ воспишаніе. По примъру Короля, дворъ, его окружавшій, быль внимашелень къ ланшамъ, принималъ участіе въ ихъ трудахъ, перничествь, успъхахъ, ссорахъ, оживлялъ ихъ и самъ забавлялся ихъ ревнивымъ соспизаніемъ; городъ, соревнуя двору, набожно следоваль всемь вкусаме Монарха; по любви ли къ моде или къ новизне, целый міръ, страстный къ произведеніямъ генія, собирался толпою вокругь канедръ Бурдалу, Босскона, Флешье, въ шеампражъ Корнеля, Мольера и юнаго Расина: шаково было, во всъхъ умахъ, взаимное дъйствіе литераторовь на нублику и публики на лишерашоровъ. Въ это время или никогда, вкусь должень быль усовершенствоваться.»

Всъ лучшія произведенія классической Литерашуры Франціи были плодомъ усовершенсивованія вкуса. Накомецъ, вопросъ о пюмъ: вило превосходиње: древніе или Французьі? — Мармонивель, на основаніи своей шеоріи, ръшаенть въ пользу сихъ послъдинхъ.

«Заключимъ же, говоришъ онъ, что въкъ генія быль витесть и въкомъ вкуса, и прибавимъ, вкуса, болье нъжнаго, тонкаго и просвъщеннаго, нежели какъ быль от въ Римп и въ Лоинажъ.»

Пошому Федра и Ифигенія Расина превосходнъе Эврипидовыхъ; Мольеръ выше Арисшофана, Плавша и самаго Теренція. Харакшеры Роксаны, Герміоны, Нерона, Агриппины, предсшавляющъ шакое совершенство вкуса, какого Греки не знали. Въ Расинъ есть шысячи сшиховъ, которые не могли бы придши въ голову ни Греческому поэніу, ни Лашинскому.

«Этпо плоды, исключительно сродные климату, ихъ произведшему; я хочу сказать, что это плоды общества, безпрерывно занятаго разборомъ всъхъ движенти, всъхъ интересовъ, всъхъ пружинъ человъческаго сердна, наблюденіемъ всъхъ его слабостей и всъхъ переливовъ порока и добродътели, какими отптъняются характеры. Сей-то міръ, болье утонченный чъмъ народъ Лоинскій и Римскій, былъ школою Расина.»

Такъ Литература Франціи потому только выше древней, что ея общество выше древняго. Всеобщимъ генемъ вкуса Франціи во всъхъ родахъ, Мармонщель считаешъ Вольтера — и предвидитъ упадокъ вкуса въ упадкъ нравовъ, въ щомъ ужасномъ переворотъ, котворый начинался во Франціи и коттораго Мармоншель былъ жержівою.

Сочиненіе, мною разобранное, принадлежинть къ

собъ возарънія на Словесноствь совершенно ясно высказываения. Мы видимъ, что собственная, національная песорія Франціи, ся эстетическое самонознанів, раскрылись поздиве, въ заключеніи всего ся литературнаго развитія, и были результатомъ самыхъ отношеній Поэзіи къ обществу. Вотть положеніе, на которомъ основана вся классическая теорія Франціи: чувство прекраснаго съ искусствть заключается съ чувство общественнаго приличія и всегда подчинено ему. Мы извлекли сіе начало наъ теоріи Мармонтеля: увидимъ, какъ Лагарпъ примънилъ его къ дълу.

## 4) Лагариъ.

Въ 1786 году открылся Лицей въ Парижъ, съ цълно распроспранинь хорошій вкусъ и любовь къ изящному. Канедра Словесности была поручена Лагарпу, согласно съ ожиданіями публики. Время ужаснаго перевороща во Франціи приближалось, когда она головилась разоришь все свое славное минувшее. Какъ ксшаши явился шушъ Лагариъ съ своими лекціями для того, чтобы кинуть общирный взглядь на все двухъ-въковое поприще Лишерашуры Французской! Общество, от тяжкихъ потрясеній, виъсшъ съ своимъ любимымъ. Кришикомъ, опідыхало на аштых блисшашельных воспоминаніяхь, на эшой живой каршинъ своихъ сокровищъ лишерашурныхъ, которую гордо развиваль онъ съ своей каоедры, передъ глазами націи самолюбивой. Лагариъ быль Криппикъ, вполнъ одаренный чувспівомъ національнаго вкуса и витвицій всю возможность олицепіворинть въ себъ эсипетическое самопознание своето народа. Онъ долженъ былъ явиться въ концъ XVIII въка для тного, чтобы укръпить въ своемъ народъ сознание его національности, и сіе глубокое чувство, одушевлявшее Лагарпа, — такъ сильно подъйствовало на прочіе народы, что Лагарпъ изъ національнаго, односторонняго Критика Франціи сдълался на нъсколько времени Критикомъ Европейскимъ, всемірнымъ. Таково магическое дъйствіе національностии.

Несправедливо или лучше неясно опредъляютъ Критику приложеніемъ теоріи къ практикъ. По этому опредълению, для того, чтобъ быть хорошимъ Кришикомъ, надобно бышь шолько хорошимъ шеорешикомъ. Между шъмъ опышъ показываешъ прошивное. Теорешики ръдко бывали хорошими Кришиками, и обрашно лучшіе Криппики не писали теорій. Аристопель неизвъсшенъ какъ Кришикъ; Лонгинъ, лучшій Кришикъ древности, не написалъ полной теоріи. У Французовъ Баштё, лучшій изъ теоретиковъ, плохой Критикъ, и напротивъ Лагарпъ не издалъ никакой пеоріи. Примъры у Нъмцевъ, народа пипическаго въ этомъ дълъ, будутъ еще разительнъе. Да, для истиннаго Критика потребно не столько знаніе оппвлеченной Теоріи, сколько сильное чувство изящнаго, если не производишельное какъ въ Поэшъ, шо воспринимательное; отъ сего-то чувства, въ Критикъ рождается сочувствие съ Поэтомъ, и онъ, по выраженію Плашона, становится причастникомъ божественнаго вдохновенія. Всв великіе Критики были сами отпасти Поэты — Для судін національнаго померебно еще, чинобы чувсиво изящиато приняло въ немъ иноптъ же самый општьнокъ, какой оно имъентъ въ его народъ, согласно съ его жизнію, образомъ мыслей, склонностиями и привычками. Тогда народъ сочувсивуентъ Кришику; шогда Кришикъ олицентворяентъ сознаніе народа. Таковъ былъ Лагарпъ (\*): кришикъ національный.

<sup>(\*)</sup> Лагариъ родился въ 1739, умеръ въ 1803. Спачала вышелъ онъ на поприще Поззін. Въ 1762 году издалъ пюмъ свонхъ герондъ и спихопворенів. Трагедія его: Варвикъ, имъла туспъхъ и удержалась на сценъ. Его похвальныя слова Генриху IV, Фенелону, Расину и Каппина, заслужили одобреніе Академін. Въ 1716 году, она избрада его въ члены. Когда начался переворошть во Францін, полишическія дала часто уклонали Лагарпа ошъ лишерашурной цели. Спачала, увлеченный пагубными идеями въка и сиграсшиый къ славному шишлу Философа, Лагариъ быль на сторонъ такъ называемыхъ реформанноровъ и защищалъ ихъ преобразования; но когда увидъль онъ всв ужасныя дейсшвія революцін, шогда самъ обращился на пушь истины, сшаль смело говоришь противь изверговь н быль заключень въ шеминцу. Лагариъ предспавляенъ намъ замъчащельное явленіе человъка, черезъ Поэзію возвращившагося на путь В гры. Въ своемъ заключения, читая, по предложению однов дамы, Псалмы Давидовы, сначала съ поэшическою целью, онъ мало по малу былъ проникнушъ ихъ Божеспвеннымъ содержаніемъ-и обрапівлся навсегда жа Хриспіянству. Онъ остался въренъ до конца новымъ своимъ мизніямъ и неустращимо преслъдоваль перевороппы Францін, часью обращаясь опть вопросовъ лишературныхъ къ вопросамъ полишическимъ. Въ ръчн 1797 года, онъ благородно защищаль Университелы проиниъ республиканскаго правленія, котторое хотпало ихъ уничитожить. Опть воспоминаній ужаснаго времени онъ опідыхаль на воспоминаніяхъ диптераптурныхъ, и признавалъ пайное и необходимое родство между началами, которыя утверждають общестивенный порядокъ, и искусствами, его укращающими. (Je plains ceux qui ne savent pas qu'il y a une dépendance secrète et nécessaire entre les principes qui fondent l'ordre social et les arts qui l'embellissent.)-Вонга почему въ сокрушения общеспівеннаго морядка, Лагариъ видель и сокрушевіе вкуса.

Заглавіе курса Лагарна (\*) свидъщельснівуенть о масша, въ конорома онъ чапаль его. Писанцыя имъ лекціи сосягавили 16 шомовъ его журса лишерашуры древней и новой. Вошть крашкое ихъ содержаніе. — Посль общикъ началь объ мекусствы писать, Л. практуетъ современный вопросъ о генів и вкусъ, предлагаенъ разборъ Аристопеля и Лонгина, говоришъ о языкахъ древнихъ сравнишельно съ новыми, и особенно о языкъ Французскомъ. (Въ энтъхъ лекціяхъ есшь много замычаній глубокихъ; въ шихъ даже видно безпристрастіе Лагарпа къ языку отечественному). Поэзія Грековъ и Римлянъ составляенть два тома и служинть какъ бы введеніемъ къ собсивенному курсу Французской Словесности, потому, что Лагарпъ говоритъ о древнихъ, болъе оппносишельно къ Французамъ. Томы опть 5-го до 15-го включительно, объемлють Литературу и преимущественно Поэзію Франціи.

Важная заслуга Лагарна состоинть въ томъ, что онъ первый ввелъ историческій способъ въ изученіе произведеній Поэзіи. Разсматривая ихъ по родамъ, явленія каждаго рода онъ проходинть въ историческомъ порядкъ. Положительная польза отть такого способа заключается во множествъ фактовъ, которыми курсъ его изобилуеть. Описательная часть его чрезвычайно жива и богата: не льзя не замътить, что и Августъ Шлегель, въ Исторіи Драматической Поэзіи, отчасти подражалъ Лагарпу въ изложеніи содержанія произведеній. Главный недостатокъ

<sup>(\*)</sup> Lycée ou cours de Littérature Ancienne et Moderne, par J. F. La Harpe. 16 vol. Senlis. Edition Stéréotype. 1826.

Лигарии ссть откупистые всикаго единства: первая причина сему въ жюмъ, чито онъ не имвентъ никакой основной единеничальной шеоріи, кромъ ивспиой пеорів вкуса, состоящей въ опышномъ знанін условных общеспленных приличій; вторал причина есинь описупіснивіе всякой методы, т. е. единообразнаго перядка въ изложении, сообщающаго единению. При разборъ какого нибудь произведенія, вы никогда не узнаете, съ чего начнетъ Лагарпъ. Часто, не говоря ни слова о самомъ произведени, онъ входинъ въ подребный разборъ постороннихъ мивній и возражаєть на оныя. Часто придеретися къ одному спиху, и объ немъ скажентъ болъе, нежели о цъломъ. Описюда происшекаетъ множество эпизодовъ въ курсъ Лагариа, конторые разрушающъ гармонію цълаго.

Другая важная заслуга его состоинть въ тномъ, чию онъ ввелъ занящія Лишерашурою въ жизнь свышскаго общества. Онъ, первый въ Европъ, представиль обравецъ публичнаго профессора, конпорый освобождаенть науку опъ схоласшическихъ сухнхъ формъ и даентъ ел изложению видъ живаго разговора, сильно двисшвующаго на вниманіе слушащелей. Лагарнъ не могъ еще совершинъ эпого подвига окончащельно, пошому чио импровизація не была нюгда общеупотиребищельна во Франціи.

Что касается до общихъ началъ теоріи Лагарпа, трудно изложить ихъ, потому что онъ самъ нигдъ ихъ не излагаетъ. Арисиютель, по комментарно Баттё, какъ видно, служить основаніемъ. Начало подражанія, доведенное до крайности, до поддълки нодъ природу, вездъ проглядываетъ: пъль Драмы,

на примъръ, еслъ обманувъ зришеля. Различія родовъ Поэзін Лагариъ не посиниталъ. Предменюють Цида называенть онъ мобовь Цида и Химены, какъ будню чувсиво моженть бынь предменюють Драмы. Явно допускаенть Лагариъ кононденнювъ въ Трагедіи, какъ пусныя лица, и даже пребуенть, чимобъ онъ были пусными (\*). Вообще въ разборахъ своихъ, онъ мало забонишся о соблюденіи правиль шой пяехники, въ конорой состоинть практическая часнь Французской теоріи. Съ этой стороны ему нечего и было обереганть теорію, потому чию Поэзія Франціи ревностно выполняла всъ подобныя правила. Крипшка Лагарна обращена на другое.

Во первыхъ, она обращена на стиль до малъйшихъ подробностей выраженія. Какъ часто Лагарпъ отъ цълаго переходинть къ отрывку и разбираетъ въ немъ все по стиху! Que de choses dans un beau vers! восклицаетъ онъ въ одномъ мъстъ— и выражаетъ въ этъхъ словахъ характеръ своей Критики въ отнощени къ стилю. Объ этомъ предметтъ мелькаютъ у него иногда весьма глубокія замъчанія, какъ на пр. одно, касающееся различія между стилемъ древнихъ и Французовъ (\*\*). Всю Поэзію Франціи до Корне-

<sup>(\*)</sup> T. VI. cmpan. 169. Jamais on n'exigea d'un confident qu'il fût nécessaire aux ressorts qui font mouvoir la pièce; c'est même une, faute de les placer dans la main de ces personnages; ils ne doivent servir en général qu'aux scènes de développement et de confidence, et à raconter les événemens.

<sup>(\*\*)</sup> Т. І. стран. 554,5. «У древних подробности обыкновенной жизин и разговора не были исключены изъ поэтическаго языка; ни одно слово почти, само по себъ, не было инзкимъ и привълльнымъ, что отчасти должно приписать республиканскимъ учрежденимъ, великой ролъ, которую народъ игралъ.

ля, онъ резбираенть нюлько симосищельно къ синлю, и самаго Корнеля, какъ образоващеля слога, сшавинть выше всъхъ его предмесшвенниковъ. Расинъ есшь для него идеалъ сщиля поэшическаго. Въ слабыхъ его шрагедіяхъ онъ высчинываенть всв лучніе спихи. Сшилисшическая Кришика, всегда сильнъе дъйсшвующая при эмпирической шеоріи, господсивовала недавно и въ нашей Лишерашуръ: вліяніе Лагарпа было шому причиною. Тогда Поэму разбирали по сшиху, но шеперь, къ сожальнію, уже вовсе не обращаюнть вниманія на сшиль—и не льзя

въ правления, и безпрерывному его сообщению съ своими ораторами. Слово не считалось простонароднымъ потому только, что имъ выражалось ежедневное употребление, и терминъ самой простой могь войши въ самый пышный спиль, въ самый смелый оборошь речи. У насъ, напрошивъ, Поэпть не пользуется и прешью національнаго языка: остальное ему запрещено, какъ его недостойное. Для него существуенъ только изврсиное листо сторя принашетя: шарна сшита сосшоншя въ шомъ, чтобы разнообразнив сочетанія оныхъ и безпрестанно предлагать уму и воображению отношения новыя безъ спранноспи, остроумныя безъ вынсканноспи. Тайна сіл извъспна премъ или чепъремъ человъкамъ въ сполъщи, не болъе: осшальные декламирующь, желая бышь поэшами, или говорящь плоскости, думал бышь естественными. Трудно, очень трудно поддерживать условный разговоръ, которому нътъ никакого образца въ обществе, и вводить лица, котпорыя разговариваюнть, избътая большей части разговорныхъ выраженій. Поптребна чрезмърная върноспъ ума и чудная гибкоспъ языка для того, чтобы различить и схватить изжиме оттыки, образующіе то, что называють хорошимь вкусомъ. Вкусь необходимо долженъ бышь деспошическимъ власшелиномъ въ томъ языкъ, который былъ варварскимъ въ началъ и обязанъ своимъ совершенсивомъ образованносния умонченивато въна; судьба же Греческаго языка совершенно иная: геній присутющьюваль его рождению и навсегда, оснился сесо живенечивомы,

не сознашься, чию вижиния формы много онгъ июто мерающъ.

Другая сторона Критики Лагарпа есть сторона вкуса. Онъ опредъляль его, какъ Мармонтель, чувством приличій (sentiment des convenances) (\*). Есть мъсто, показывающее явно, что онъ недовольствовался теоріей древнихъ, и полагалъ искусство не въ одномъ подражаніи природъ, равно и теорію его не въ одной Пінтикъ Аристопеля. Вотъ замъчательныя слова:

«Прочли Грековъ; изучили Піншику Аристопеля; узнали от него существенныя правила построенія Драмы; но внушенію простаго здраваго смысла, слідовало ихъ принять: это быль первый шагь (\*\*).— Но сверхъ того надо было обнять совокупность встях прилигій и встях отношеній, которых союзь производить то, то называноть искусствомь (\*\*\*).»

Въкъ Людовика XIV для Лагариа, еспь олицепвореніе вкуса въ этомъ смыслъ (\*\*\*\*).

Вошъ шочка зрънія, съ кошорой Лагариъ смошринъ на произведенія Лишерашуры и съ кошорой слъдуешъ смонгрань на него самаго, если мы хошимъ его Кришику привесши къ единству.

<sup>(\*)</sup> T. I. Introduction. cmpan. 41.

<sup>(\*\*)</sup> Въ эщъхъ словахъ можно видъшь сужденіе Лагарпа о шеорів, ему предшествовавшей, о шеорів Бапшё.

<sup>(\*\*\*)</sup> T. V. стран. 193.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Т. И. сиран. 115. Здась Лагариъ одисываенть образование формъ новаго Европейскаго общества при Людовикъ XIV и съ шамъ вмасить усовершенсивование вкуса. Tel était l'excellent tom de la cour. de Louis XIV etc.

Опиноситиельно къ приличіниъ общественнымъ, Лагариь игребуемы проветивенной цъли ошъ Драны. Чтобы видвинь, какъ ость это разумъетиь, любовытино прочесные го разборъ Мизанипропа: и особенно защищеніе эной комедін прошивь нападковь Руссо (\*). Сей последей обвиналь Моліера въ нюмъ, чиго онъ не соблюль вравсивенной цели, предавши на носивяние обществу почтеннаго добродътельнаго человъка, съ пвердымъ инвніемъ и съ любовью къ испинъ, каковъ Алиеспъ. Лагариъ всигупаетися за Моліера и защищаенть его пивмъ, что мудрость и добродътель должны знаить въ обществв мъру, безъ которой онъ или безполезны или даже вредны; Алцесить человъкъ добродъщельный, но именно безъ знания мъры, и понюму можешъ бынь предменюмь комедім. Изъ эперхъ понкихъ замъчаній мы видимъ, что нравственная цель въ строгомъ свысле, у Лагарпа, успіупала цъли общественной, съ котторою должна была согласованныя самая добродынель.

Любопышень шакже въ этомъ отношени разборъ Корнелева Цида (\*\*). Лагариъ защищаетъ его пропивъ пападеній Академія, вотупаясь болве за общественныя приличія. Академія обратила свое оружіе особенно противъ характера Химены, который считала совершенно неприличнымъ для ея пола и соблазищиельнымъ для общества, грозно именуя Химену fille trop dénaturée. Лагариъ, съ жаромъ Цида, вступается за нее и оправдываетнъ местиными правами Испанія.

<sup>(\*)</sup> T. VIE. cmpan: 53.

<sup>(\*\*)</sup> Т. V. спран. 214.

Такимъ образомъ, во всехъ разборахъ своикъ, Лагарить входинтъ во все вите инонкія отношенія пізсы къ обществу, конторыя уловинь особенно трудно. Вошъ причина отвеупиствію и пеоріи и всякаго единства въ его курсъ мъстиныя условія общества такъ безчисленно разнообразны, что не возможно Критику начершаць какой нибудь одинъ върный и всегдаціній путь, при разборъ оныхъ.

Лагарпу предспюяль важный вопросъ: о древнихъ и новыхъ, кошорый начашъ былъ и оничасши ръшенъ Марионпелемъ; но Лагарпу, какъ Крипнику, надлежало ръшить его во всей подробности. Должно однако, опідать чеспіь ему въ шомъ, что на него находило иногда свъшлое сознание недосшащковъ своей націн, особенно же сознаніе эптой всемсключающей односторонности, оскорбительной для другихъ народовъ Лагариъ выражаенть эшт чувства довольно сильно: « Мы шакъ наполнены, говоринть онъ, мыслями, нравами и предразсудками насъ окружающими, что имъемъ быстрое расположение отвергать все то, что по нашему митнію ошть нихъ удаляещся (\*). » Въ другомъ мъсшть (\*\*), жалуешся Дагарпъ на гордую разборчивосны Французовъ, конторая, желая все облагороживаль, можеть отучить ихъ от прелесией природы первоначальной, никогда не шеряющей своихъ правъ надъ человъкомъ. Вліяніе Грековъ, полагаешъ онъ, можешъ бышь весьма полезно Французамъ въ эпомъ опинописнім.

<sup>(\*)</sup> T. II. cmpan. 157.

<sup>(\*\*)</sup> T. II. cmpan. 55. Notre orgueilleuse délicatessse, à force de vouloir tout ennoblir, peut nous faire méconnoître le charme de la nature primitive....

Но энта мысли, принослина честь безпристраснию Лагариа, не могли однако подавинь въ немъ глубокаго чувства національносити. Оно восторжествовало,—и Франція поставлена нить выше всего древняго и неваго міра. Для того, чтобы видзить, на чемъ Криникъ Франціи основалъ эню предпочтеніе, я считаю за нужное предложить два разбора выстикъв произведеній классической Мелиомены Франціи: Федры и Иомгеніи, написанныя сравнительно съ оригинальными образцами Эврипида.

«Расинъ въ Федръ, говориятъ Лагарпъ, замънилъ огромныя ошибки огромными красошами. — Должно просшинь Эвриниду это произведение потому только, чино мы ему обязаны Расиновымъ. » Разсмопіримъ же, въ ченъ состоянть эшть красоты. Трагедія Эврипида носильь имя Ипполита по герою. Достойный сынъ Амазонки, онъ служить одной Діанъ и не приносить жершьъ Венеръ: онъ не любипть женщинъ. Эврипидъ, можешъ бышь, предсшавиль въ Ипполишъ свой личный харакшеръ (\*): извъсшно, что онъ былъ мизогиномъ. Венера хоченть опислины Ипполингу и выбираенть орудіємъ миенія Федру, которая, будучи второю сущругой Тезея, опида Иннолитиа, влюблена въ него. Но она не сивенть отпирыть любовь свою и страдаешъ. Кормилица ея, принимающая въ ней участіе, узнавъ ея шайну, въ описупистиви Тезея, отпкрываешъ ее Ипполиту, который приходить въ бъщенсшво, оскорбляеть Федру и оставляеть домъ отца. Федра, съ опичаннія, повъсилась и въ опищеніе

<sup>(\*)</sup> Траседія: Ипполнить, богаче всахъ прочихъ пирагедій Эврипида замодками пропина желициць.

естнавила обликциельное письме, из испероиз оклевенила Инполнина въ преступновъ прошивъ нел упътслъ. Тезей, по прівадъ, чипаентъ письмо и, предавъ проклатію сына, просинть Нептвуна казапивь его. Казнь совершаенся, какъ у Расина, въ извъсинюмъ разсказъ Терамена. Тезей узнаенть онгъ Діаны невинноснь сына, но поздно. Вошъ содержаніе вирагедій Эвринида, конторая принадлежинть къ числу слабаймихъ его півсъ. Увидимъ, какъ Расимъ примънилъ ее къ правамъ своего въка и общесинов.

Могь ли Расинъ, при дворъ Людовика XIV, въ ашомъ царснивъ любви и въждивоснии, вывеснии на сцену героемъ нізсы этого суроваго Инполипіа, кошорый ненавидингь женщинъ? Разумъения, изпгъ. Мало шого, что онъ не могъ сделать его героемъ: онъ изманиль его харакшеръ и предспавиль жестнокимъ къ Федръ, но влюбленнымъ въ Арисію. Современные лишерашоры упрекали Расина въ шомъ, чию онъ не последовалъ Эвриниду. Известенъ опивить ero: et sans cela qu'auraient dit nos petits-maîtres? -Лагариъ защищаенть Расина въ эшомъ опионенін-и находишь у него харакиверь Иниолиніа бовы выправния и привавния выправния вы выправния выправни цъль Расина была не Ипполнить, а изображение Федры: ей хошълъ онъ ощавшь первенсиво роли и въ ней сосредопочинь все учасные.

«Федра, говоришъ Лагарпъ, почши равно ненависшна у Эврипида и Сенеки, и ни шошъ, ни другой не подумали сдълашь ея поведение извинишельнымъ, внушищь жалосшь къ ея слабосши. Одному себъ Расинъ обязанъ эщою счасшливою и драманической идеей: къ вимовной страсти возбудить сильный импересь, и одна сія мисль

если бы онъ и не имълъ другихъ правъ на прениущесиво, могла бы возвысищь его надъ обоими древними Трагиками.»

Лагарпъ разсказываешъ, какъ однажды у Госпожи Лафайепъ, Расинъ защищалъ мивніе, что посредспиомъ таланта можно на сцень внушить жалость къ великимъ преступленіямъ, и возбудить къ самимъ преступникамъ болъе состраданія, чъмъ ужаса. Расинъ указалъ на Федру, и увърялъ, что можно заставить о виновной Федръ сожальть болъе, нежели о невинномъ Ипполитъ. Трагедія была плодомъ вызова, который ему сдълали.

И такъ, вопъ задача Расиновой Федры, по миънію Лагарпа, подпіверждаемому самимъ Поэтомъ: представить женщину, увлеченную самою преступною страстію, такимъ образомъ, чтобы она въ себъ одной сосредошочила живое учасние, слъд. не оскорбила бы въ обществъ чувства приличія, этой эсшешической струны Французскаго сердца! Вошъ предметь восхищеній Лагарпа въ передъдка Расина! Bourt tour de force, который въ самомъ дълъ трудно было исполнить въ щекопіливомъ обществъ Людовика XIV! Вошъ топтъ элементъ національный, творческій, собственность Расина, которымъ гордипися Лагарпъ, коппорому онъ не видиптъ образца равнаго ни у древнихъ, ни у новъйшихъ, и за предъломъ коего ничего не постигаетъ въ искусствы! Въ самомъ дълъ, Федра съ шакою мыслію есшь національное произведеніе Франціи: она могла явищься шолько въ въкъ слабыхъ женщинъ, въ въкъ порока, прикрышаго всъми ушонченносшями общественнаго віриличія.

Главная мысль разбора есниь очевидное примъненіе Французской шеоріи вкуса, какъ она изложена Мармонтеленъ. Во всъхъ подробностияхъ, Лагарпъ слъдишъ туже мысль и удивляется искусству, раскрывая спірасть женщины во всей ея силь, соблюданть всъ пристойности meampaльныя (toutes les bienséances théatrales). И какъ странно разумъешъ онъ въ нъкошорыхъ случаяхъ эту пристойносшь! У Эврипида Федра не сама ошкрываешся Ипполишу, но кормилица, безъ ея просъбы, это исполняешъ: нравы Аоинянъ возопіяли бы прошивъ шакого поступка женщины. Лагарпу это не нравится. Онъ хвалитъ Расина за то, что онъ послъдовалъ Сенекъ и привелъ дъйствіе такъ, что Федра, услыхавши о смерни Тезея, сама отпкрывается Ипполиту. Онъ называетъ это даже пристойностію (\*). Понятія въка Людовика XIV такъ еще дъйствовали на перваго Критика Франціи въ концъ XVIII стольтія! Онъ не оскорбляется нисколько шты, что это было бы не въ правахъ Греческихъ, чию и въ Сенекъ эшо позволено пошому, чито Римская женщина была свободнъе и дошла до Ливіи и Мессалины. Его не остановиль нисколько стихъ, кошорымъ Федра рисуепть своего Тезея:

Volage adorateur de mille objets divers.

<sup>(&</sup>quot;) T. VI. empas. 138. C'est d'après le poëte latin qu'il a conçu la scène où Phèdre déclare son amour à Hippolyte, au lieu que dans Euripide c'est la nourrice qui se charge de parler pour la reine Sénèque eut donc le mérite d'éviter un défaut de bien-séance, et de risquer une scène très délicate à manier.

Лагарить жилъ самъ еще подъ налишнимъ вліяніемъ современнаго общества Франціи, не смошря на що что упрекаль въ эпомъ своихъ соотпечественниковъ.

На основаніяхъ шой же шеоріи онъ посшавиль Ифигенію Расина выше Эврипидовой, не смотря на то, что сія Трагедія, по собственному сознанію всей Греціи, была превосходна, ибо при жизни Трагика доставила ему первую награду, и по смерти его побъдила въ состиязаніи. Не смотря на все это, Агаменнонъ Расиновъ, по мизнію Лагарпа, благороднье Эврипидова; въ его Клитемнестръ болъе патетическаго; Ахиллъ гораздо неистовъе, — и накомень самая Ифигенія, которую Расинъ изъ кропикой, невинной и великодушной Ифигеніи Эврипидовой, сдъбалъ развязною до дерзости и слишкомъ открыто влюбленною въ Ахилла (\*), даже такая

Je l'attendois partout; et d'un regard timide, Sans cesse parcourant les chemins de l'Anlide, Mon coeur pour le chercher voloit loin devant moi, Et je demande Achille à tout ce que je voi. Je viens, j'arrive enfin sans qu'il m'ait prévenue. Je n'ai percé qu'à peine une foule inconnue....

У Эврипида Ахиллъ не ръщается ся видъть, ибо береженть ся скромность. Клитемнестра говорить ему:

σου γαρ βέλοντος, ωαις 'εμή σωβήσεται βούλει νω 'ικέτω σον ωεριωτύξαι γόνυ; 'αωαρβένευτα μεν τώδ'. 'ει δέ σοι δοκεί, ή ξει, δι' 'αιδους "ομμ' "εχουσ' 'ελέυβερον. "η μή ωαρόνσης, ταυτα τέυξομαι σέβεν;

<sup>(\*)</sup> Такъ говорипъ Ифигенія Расина о своей любви къ Ахиллу:

Француженка-Ифигенія, каженіся Лагарну гораздо прогашельніве, чымь Гречанка.

Не вдаваясь въ подробный разборъ разбора, я укажу на два разишельныя мъсша, котпорыя Лагарпъ называетъ улучшеніями, приносящими честь Расину.

У Эвринида въ 3-мъ дъйснівіи, Агамемнонъ велинть Клишемнестръ тхать, подъ предлогомъ, что прочія ея дочери остались однъ безъ надзора; Клишемнестра не слушаетъ его и быстро уходитъ: «C'ést compromettre un peu l'autorité d'Agamemnon, comme roi et comme époux, — говоринть Лагарить. Racine, en imitant cette scène, l'a corrigée. » Какъ же онъ исправилъ? Клитемнестра, на просъбы Агамемнона тхать, отпетаентъ также просъбами позволинъ ей остаться. Тогда Агамемнонъ, видя, что она не слушаетъ просъбъ, даетъ формальное приказаніе:

> Vous avez entendu ce que je vous demande, Madame: je le veux, et je vous le commande. Obéissez.

<sup>«</sup>Ты пожелаещь — и дочь мол буденть спасена. Хочень ли, чинобы она пісперь съ мольбою обияла швое кольно? — Эшо дало не дъвическое, но если шебъ угодно, она выйденть съ лицомъ ошъ покрова свободнымъ, или, и безъ ел присупісшвія, я получу ошъ шебя желанное? « — Ахиллъ ошвъчаенть:

Μενέτω κατ' 'οίκους σεμινά γάρ σεμινύνεται.

<sup>«</sup>Пусть остаенся дома. Достойное уваженія да уважается.»— Клитемнестра:

Ομως δ', οσον γε δυνοιτον, 'σιδείσ λοι χρεών.

<sup>«</sup> Да, сколько возможно, следуенть соблюдань сныдь.» - Вонть чувства и правы Греческой женщины!

И уходищь не дожидаясь ощивша. — Сест sauver à la fois toutes les bienséances! восклицаенть Лагарить. «Соблюдение всъхъ эштъхъ приличий еснь одно изъ преннунцеснивъ нашего неашра передъ всъми другими (\*) », говоришть онъ далъе. — Тайна соблюдения приличия въ шомъ, чно Трагедія предспавлялась при дворъ, передъ линомъ Короля. Оскорбинь власны Агамемнона на сценъ, значило оскорбинь высимую власны въ лицъ его. Вонъ шакже одно изъ шъкъ общественныхъ приличий, котпорыя накъ подробно уловляенть Лагариъ въ своей кримикъ.

Но вошъ измънение другаго рода, иоказъвающее, какъ все прекрасное въ природъ должно бъло уснупать приличимъ, сковывавшимъ самыя естественныя чувства и побуждения. Въ превосходной сценъ Ифигении съ Агамемнономъ, у Эврипида, есть одна чудная черта, котторую трагикъ извлекъ изъ природы сердца человъческаго. Когда Агамемнонъ говоритъ своей дочери: «Чъмъ разумнъе слова твои, тъмъ болъе меня вводить въ горе, » — она въ простотъ сердца ему отвъчаетъ: «Станемъ же говоритъ прибавляетъ къ этому: «Une jeune fille

συνετά λέγουσα, μάλλον 'εις σημτόν μ'άγεις

Ифигенія:

<sup>(\*)</sup> L'observation de toutes ces bienséances est un des avantages du théatre français sur celui de toutes les autres nations. compas., 14. T. VI.

<sup>(&</sup>quot;) Агамемнонъ:

<sup>&#</sup>x27;ασύνετα νύν 'ερουμεν, 'ει σέ γ' 'ευρρανα.

telle qu' Iphigenie a pu lasser échapper cette saillie qui est de son âge; mais tout l'art de Racine pouvait-il la faire passer? Je n'ose le décider; mais je crois qu 'on peut en douter (\*). » — Здъсь особенно замъщно слово: искусство; Лагарпъ наивно высказываеть, какъ онъ самъ разумълъ его; и какъ это искусство, скованное Французскимъ вкусомъ, пт. е. чувствомъ общественныхъ приличій, удалилось отпъ природы и не могло терпъть въ своемъ разборчивомъ, утонченномъ, щекопливомъ свътъ, простосердечныхъ, чистыхъ ея изліяній! Это мъсто есть одно изъ разишельныхъ, въ которыхъ разгадывается и теорія и критика Лагарна.

Мы теперь понимаемъ то воззръніе національное, которое заставляло Лагариа отдавать рышительное преимущество Расину надъ Софокломъ и Эврипидомъ, Моліеру надъ Плавшомъ и Теренціемъ: ибо всъ классическія произведенія древности передълывались поэпіами Франціи, согласно со вкусомъ ихъ общества и съ нравственными потребностями ихъжизни. Вошъ почему Лагарпъ защищаетъ и любовь, какъ необходимую сшихію новой Трагедіи. Французы, въ своихъ передълкахъ, восхищались уже національнымъ своимъ пріобръщеніемъ, и ставя свою общественную жизнь выше жизни всъхъ другихъ народовъ, они, разумъетися, должны были превознесши и самое искусство свое надъ древнимъ, ибо оно было для нихъ, не смотря на форму древности, выраженіемъ ихъ собственной жизни. Федра и Ифигенія

<sup>(\*)</sup> T. VI. спаран. 127.

были для нихъ національны: ибо въ передълкахъ Расина они думали видъпь усовершенствованіе своей жизни, а съ шъмъ вивств и Греческаго искусства.

Представителемъ сего національнаго эгонзма въ Кришикъ былъ Лагариъ. Должно опідать честь эшой гордой національности Французовъ, котторую народольспивый кришикъ умълъ шакъ оправдывать и поддерживать передъ лицовъ всей Европы. Ни одинъ народъ въ своей Лишерашуръ не заимсшвовалъ сполько у другихъ, не жилъ пакъ чужимъ добромъ какъ Французы, и ни одинъ народъ не быль споль мало сознашелень въ своихъ заимсшвованіяхъ, какъ они же! Они брали у Греціи, Рима, новой Ишаліи, Испаніи и Англіи, — и все взящее признали своимъ собственнымъ, и любимый ихъ Крипникъ успоконвалъ національное самолюбіе, говоря имъ съ своей Европейской канедры:

«On ne saurait trop répéter que prendre ainsi aux étrangers ou aux anciens pour enrichir sa nation, sera toujours un sujet de gloire, et non pas de reproche.»

Въ эшъхъ словахъ заключаешся урокъ всякой другой націи, кошорая можешъ гордишься передъ Францією своею скромностію и свониъ умъреннымъ самосознаніемъ, но въ кошорой лишерашоры доходяшъ иногда до какого-то страннаго и совершенно прошивоположнаго самоубійства національностий

Я сказаль, чио магическое дъйсшвіе могучаго народнаго эгонзма сдълало Лагарпа изъкришика Франпузскаго на изкошорое время Европейскимъ, но должно прибавинь къ имому, чию инонть же излишекъ національносния помънкаль Лагариу остіалься навсегда крипникомъ испійннымъ и всемірнымъ.

## IY.

## Теорія Поэзін въ Англін.

Теорія Поэзін въ Англін представляєть много наружнаго сходсива съ шеорією Французскою; но если мы вникнемъ въ нее подробнъе, що замъщимъ разишельный чершы ошличій, кошорыхъ причина заключается въ особенности развития Литературы и въ національномъ харакшеръ Англін. — Во первыхъ, теорія Англичанъ была всегда гораздо свободные и менъе скована условными правилами. Причина сему въ шомъ, что Англія весьма рано, до стъснительнаго вліянія древнихъ и Франціи, имъла Шекспира. Геній независимый, чуждый всякихъ правиль, служащій уликою всякой шеоріи, выразившій вполнъ жизнь и духъ своего народа, однимъ національнымъ сочувствіемъ долженъ былъ производить на литературу вліяніе постоянное въ пользу свободы искусства. Дъйствишельно, самые строгіе кришики временъ классическихъ Англіи не смъли не преклоняться передъ ея Геніемъ и забывали Аристотеля. Шекспиръ навелъ Англичанъ и на точнъйтее уразумвие того, что разумвли дрение подъ словомъ: подражание. Они видъли въ немъ не поддълку природы, а върное изображение жизни.

Другая черша шеорін Англійской есть правсименньій ся харакшеръ, пропешенающій изъ харакшера и сперемленія самой наців. Англичане не подчиняли правспівенной цъли условнымъ приличіямъ общеспівенной жизни, а перебовали ся оптъ искуссніва прямо, искренно, чеспіно.

Англичане были не столько теорептики, сколько криппики: такъ слъдовало быть въ этой практической націи, котторая не любить ничего ощвлеченнато и прямо идеть къ дълу, къ опыту. Теорія явилась у нихъ позднъе, какъ увидимъ, но и то, подъ сильнымъ Французскимъ вліяніемъ, и была не столько резульпатномъ національныхъ криппическихъ мнъній, сколько плодомъ подражанія.

Драйдена (1631—1701) называющь Англичане опцомъ своей Криппики. Этно имя даль ему самъ Джонсонъ, представитель ея въ Англіи (\*). Именемъ Драйдена начинается классическій періодъ Англійской Словесности и сильное вліяніе Франціи. Джонсонъ весьма хвалить разговоръ Драйдена о Драмъ, первый опытъ, котторымъ онъ началъ свое литературвое поприще.

«Это не скучное собраніе правиль, говоришь онь, не злонамъренное исчисленіе опибокь, но живая, одушевленная кришика Поэта, въ котторой автторь могуществомъ шаланта доказываеть свое право судить.»

<sup>(\*)</sup> Histoire critique de la Littérature Anglaise, depuis Bacon jusqu'au commencement du XIX siècle, par Mézières. Tome II. Paris. 1834. page 102. «Драйденъ моженть быннь справеданно моженть общиси справеданно моженть общиси справеданно моженть нашихъ, онъ первый научиль насъ судинь по правидамъ о досновнствъ произведений.»

Особенно хвалинть Джонсонъ харакинерисинку Шексипра, какъ образецъ лишерациурнаго панегирика, и ставинть ее выше похвалы Лонгина въ чеснъ воззванію Деносеена къ геролиъ Мараеонскить.

Аддисонъ (1679 — 1719), первый, возвель шеорію Англін къ нъкошорымъ высшимъ началамъ и ушвердилъ ее еще до Башшё на подражаніи природъ, основащельные чъмъ Французы, ибо Аддисонъ любиль природу въ ней самой и въ Шекспиръ Онъ, первый, шакже соединилъ въ себъ кришика съ сшрогимъ моралисшомъ, особенно въ своемъ знаменишомъ Спекта́торъ, кошорому вкусъ, нравы, образованносшь Англіи одолжены часшію своего успъха. Въ эшомъ ошношеніи, Аддисонъ былъ предшесшвенникомъ Джонсона. Не смотря на що, чщо объ Мильшонъ судинъ онъ по Арисшошелю, но передъ Шекспиромъ благоговъешъ.

«Нашъ неподражаемый Шекспиръ, говоришъ онъ, есть камень прешкновенія для всей секты крипиковъпеданиювъ. Кшо не предпочшень одной его піэсы, гдѣ не соблюдено ни одно правило, всьмъ произведеніямъ какого нибудь новъйшаго криппика, гдѣ ни одно не нарушено? Шекспиръ шочно родился со всѣми дарами Поэзін; и его можно сравнишь съ шѣмъ камнемъ въ кольцѣ Пирра, въ кошоромъ жилы, по извѣсшію Плинія, представляли изображеніе Аполлона и девящи Музъ, случайно напечашлѣнное рукою природы, безъ всякаго пособія искусства (\*).»

Сочувствие къ Шекспиру въ Англичанахъ ттакъ
 бъло сильно, что испинный основатиель пуризма и

<sup>(\*)</sup> The Spectator, N 592.

классицизма Англійскаго, Попе (1688 — 1744), шакъ выражаенься о генів гоппическомь, въ своемъ предисловін къ его піворенілиъ:

«Если какой писашель заслуживаеть имя оригинальнаго, що конечно Шекспирь. Самъ Гомерь не столь прямо черпаль свое искусство изъ источниковь природы: оно дошло до него черезь каналы Египетскіе, не безъ примьси ученія, не безъ вліянія образцевъ предшествовавшихъ. Повзія Шекспира была истиннымъ вдожновеніемъ: оне не столько подражатель, сколько орудів природы; не точно было бы сказать, что оне говориль от ел лица, скорье она говорила черезь него..... (\*) Судить Шекспира по правиламъ Аристотеля будетъ все тоже, что судить человька по законамъ одной страны, тогда какъ онъ дъйствоваль по законамъ другой!»

Такъ всъ классики Англіи съ благоговьніемъ проходили передъ независимымъ геніемъ націи, и никто не осмълился подвергнуть его суду условной теоріи. Напротивъ, изъ мъстъ, мною приведенныхъ, видно, какъ Шекспиръ наводилъ классиковъ Англіи на точнъйшія понятія объ искусствъ и поддерживаль начало ближайтее къ истинъ. Ярче увидимъ мы это на Джонсонъ.

Докшоръ Самуилъ Джонсонъ (1709—1784), кошораго Англичане называющъ украшеніемъ XVIII въка,

<sup>(\*)</sup> Мг Pope's Preface to plays of W. Shakspeare. Въ заключения этного предисловія, Попе весьма глубокомысленно сравниваентъ Шекспира съ древнить великольпнымъ зданіемъ гошической Архипектуры. Авг. Шлегель у него заимстивоваль этно уподобленіе въ одномъ мёстів своего курса, гдв онъ сравниваентъ Шекспира или вообще Романтинческую Повзію съ Соборомъ Св. Стефана въ Ванъ.

первымъ своимъ кринцикомъ и писашелемъ, имъвшимъ въ этномъ въкъ самое больщее вліяніе на Англію, вышелъ изъ школы Попе, но создалъ свой оригинальный кринцическій взглядъ, кошорый мы находимъ въ изданныхъ имъ Жизнеописанілжъ Поэтовъ Англіи (\*).

Главная черша, господствующая въ этомъ сочиненіи, заключается въ правственномъ его духъ. Харакшеръ сшрогаго моралисніа видішь какъ въ его біографіяхъ, шакъ и въ Кришикъ. Джонсонъ непремънно обязываетъ Поэта нравственною цълью. Приводя въ разборъ Мильшона мнъніе Французскаго шеорешика Ле Боссю (\*\*), который полагалъ, что Эпическая Поэма должна быть написана для доказашельства какой нибудь полезной истины и что Иліяда и Одиссея удовлетворяють этой пъли, Джонсонъ не возстаеть противь сего интнія. Мильтоновъ Потерянный Рай онъ хвалишъ за правсшвенную идею, его одушевляющую; Аріоста называеть поэтомъ развращеннымъ; порицаетъ Тасса за недостатокъ нравоученія (\*\*\*); — и даже на Шекспира нападаешь за шо, чшо онъ часто жершвуеть симъ послъднимъ удовольствію, и полезныя правила у него случайны:

<sup>(\*)</sup> Vies des Poëtes Anglais les plus célébres avec des observations critiques sur leurs ouvrages, par le D-r Samuel Johnson, traduites de l'Anglais par Didot èt Mahon. Paris. 1823.

<sup>(\*\*)</sup> Репе Ле Боссю, род. въ 1631 и ум. въ 1680 году, написаль пірактиять объ Эпической Поэмъ, въ кошоромъ изложиль свои мыссан о цълв, съ какою должно писать Поэму. Вольшеръ разбираль это разсуждение. Батите и Лагариъ увоминають о немъ въ своихъ курсахъ.

<sup>(\*\*\*)</sup> Vies des poëtes Anglais etc. Milton. cum. 261.

ибо, по митино Джонсова, первая обязанность писатиеля дълать свътъ лучшить (\*).

Въ разборъ Мошеряннаго Рая видно особенное безприспрастие Джонсона какъ кришика. Не смотря на то, что онъ, върный торизму, немилосердо преслъдуетъ Мильтона за его политическія митиля, онъ умъетъ опдать справедливость ему, какъ Поэту. Хотя онъ разбираетъ Поэму по принятыть правиламъ, но не вдается въ излишнія подробности, и видно, что онъ уступалъ въ своемъ разборъ требованію въка, а самъ не върилъ въ силу эттъхъ правилъ. Вотъ слова его:

«Подобныя вопросы: есть ли вт Поэмп единство дъйствія? можетт ли быть Поэма названа героическою? кто герой? могушъ бышь дълаемы шолько шакими чишашелями, кошорые, для разбора произведенія, ищушъ правиль въ книгахъ, вмъсшо шого, чшобы прибъгнущь къ правиламъ разума (\*\*).»

Савдуя эшому, Джонсонъ не сшолько сличаешъ Поэму Милывона съ шеорією, сколько съ жизнію,—и въ энтомъ ошношеніи разборъ его изобилуешъ глубокомысленными замъчаніями (\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> The Plays of W. Shakspeare. Basil. 1800. T. I. cmp. 210,11. Johnson's Preface.... It is always a writer's duty to make the world better.

<sup>(\*\*)</sup> Vies des Poëtes Anglais. Tome I. page 256.

<sup>(\*\*\*)</sup> Общій харакшеръ Поэмы Джонсовъ опредълзенть изобиліємъ стихін Высокаго (258). — Глубокомысленны его замъчанія о кронікомъ и правственномъ каракцеръ мащихъ праопцевъ, — о томъ, чно сосмонніе ихъ есть состояніе сверхъ-человіческое, не могущее возбудить въ насъ прамаго участія, — и наконецъ о томъ, что дъйствія Ангеловъ и правственныхъ лицъ, входящихъ въ стихію чудесваго, слишкомъ матеріальны и тимъ неприличны духовному ихъ бътшю.

Независимость его Крипики опть пеорепических предразсудковъ и върныя поняція объ искусствь, можно видынь особенно въ предисловіи его къ Драмамъ Шекспира. Мы привыкли знашь о Шекспирь шолько що, что говорящь о немъ Нъмцы, и даже судимъ объ Англійскомъ Поэшъ по Нъмецкимъ Криппикамъ: пошому особенно любопышно будешъ намъ познакомишься съ мнъніемъ самихъ Англичанъ о первомъ ихъ Поэшъ, и узнашь эщо мнъніе ошъ перваго Криппика Англіи.

Тайну постояннаго и неизмъняемаго дъйствія Шекспира на его соотпечественниковъ, Джонсонъ видитъ въ главномъ его характеръ, который заключается въ томъ, что Шекспиръ есть Ноэцтъ всеобщей природы.

- » Ничию шакъ не нравишся продолжишельно, какъ шочныя изображенія всеобщей природы. Часшныя привычки могушъ бышь извѣсшны немногимъ, и пошому немногіе могушъ судишь о шомъ, вѣрно ли онѣ списаны. Своенравные вымыслы фаншазіи могушъ развеселины насъ на минушу шой новизною, кошорой засшавляешъ искашь обыкновенное пресыщеніе жизни; удовольсшвія внезапнаго чуда скоро проходяшъ, и умъ можешъ успоконщься шолько на неизмѣняемой исшинѣ.
- «Шекспиръ превосходинъ всёхъ писашелей, особенно новыхъ, штыть, что онъ есть Поэтъ природы и своимъ чищателямъ представляетъ втрное зеркало нравовъ и жизни. Его характеры не измъняются обычаями мъстъ, частными занятиями лицъ, случайностями моды и мнтый: они сушь геніяльное порожденіе всеобщаго человтчества: это характеры, которые всегда міръ доставитъ, наблюденіе всегда найдетъ. Лица его дъйствуютть

ж говоряннь но внушение шихъ общихъ сиграсией и началъ, которыми всъ умы волнуются: цълая система жизни у него безпрерывно въ оборошъ. Въ произведеніяхъ другихъ писателей характеры слишкомъ часто индивидуальны; въ произведеніяхъ Шекспира они всегда видовые (\*).

«Другіе писашели хошяшь привлечь вниманіе преувеличенными харакшерами; у Шекспира ньшь героевь; у него дъйсшвующь люди (\*\*).»—«Кашонь Аддисоновь говоришь языкомъ Поэша; лица Шекспира языкомъ людей (\*\*\*).»

Въ этомъ всеобщемъ изображени жизни полагаетъ Джонсонъ источникъ назидательности драмъ Шекспира и причину того, что онъ изобилуютъ практическими аксіомами и мудростію житейскою такъ, что изъ сочиненій его можно бы было составины полную систему общественно-гражданскихъ и семейныхъ правилъ человъческой жизни (\*\*\*\*).

Эштымъ же харакшеромъ всеобщности Джонсонъ превосходно защищаетъ Шекспира противъ пъхъ, которые виъняли ему въ порокъ недостатокъ исторической истины.

«Исторія требуєть Римлянь и Королей, а Шекспирь думаєть только о человькахъ. Поэть презираєть случайныя различія страны и состоянія, какъ живописець, довольный фигурой, презираєть драпировку (\*\*\*\*\*).»

Джонсонъ является адвокатомъ Шекспира и въ другихъ отношеніяхъ, и въ апологіи своей показы-

<sup>(\*)</sup> Стран. 200.

<sup>(\*\*)</sup> Спран. 202,5.

<sup>(\*\*\*)</sup> Стран. 225.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Стран. 201 и 211.

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> Спіран. 204.

ваенть **позависимосим**ь мизийй и глубомое чувскию Поэзін.

Онъ сивешся, напримъръ, надъ общимъ предразсудкомъ современной ему сцены, что любовь должна быть непремънно главнымъ дъйствователемъ Драмы, властію котораго всякое благо и зло распредъляется. Отсюда, говоритъ Джонсонъ, нарушеніе правдоподобія, искаженіе жизни, развращеніе языка. У Шекспира любовь занимаетъ мъсто въ числъ прочихъ страстей человъческихъ, потому что онъ черпалъ свои идеи изъ живущаго міра и представляль то, что видълъ передъ собою (\*).

Классики Англін вивняли Шекспиру въ порокъ сивпеніе спихін трагической съ комическою въ его
драмахъ. Въ оправданіи, которое предлагаетъ Джонсонъ, видно глубокое чувство Поэзін. Онъ говоритъ,
что Шекспиръ представляетъ дъйствительный
бытъ подлуннаго міра, въ которомъ добро и зло,
радость и горе смъщаны въ безконечномъ разнообразіи пропорцій, гдъ потеря одного есть выигрышь для другаго. Древніе Поэты, согласно съ законами обычая, опідълили трагедію отть комедін;
но Шекспиръ соединилъ опять объ власти надъ
смъхомъ и груспыю, не піолько въ умъ, но и въ
произведеніяхъ. Скажушъ, что это противно правиламъ общепринятой теоріи, но на теорію можно
подать апелляцію природъ. Драма Шекспира, сливая

<sup>(\*)</sup> Cmpan. 201 n 202. Upon every other stage the universal agent is love, by whose power all good and evil is distributed.... For this, probability is violated, life is misrepresented, and language is depraved.

въ себъ прагедію съ комедією, ближе подходинть къ жизни, въ которой онъ слиты, а иотому и ближе достигаетъ цъли искусства, которая есть—учить забавляя (\*). Мысль Августа Шлегеля о характеръ драмы Шекспира здъсь имъетъ свое начало.

Мы сей часъ откроемъ еще другое заимствование Нъмецкое отъ Критика Англіи. До сихъ поръ у насъ, излишне одержимыхъ Германоманіею, господствуетъ мысль, что честь сокрушенія всесильнаго единства мъста и времени принадлежитъ Нъмцамъ и преимущественно Августу Шлегелю. Это совершенно несправедливо. Шлегель говорилъ объ этомъ въ 1809 — 14 годахъ, тогда какъ Джонсонъ, еще въ 1753 году, сокрушилъ оба единства, едва ли не сильнъе Шлегеля.

Единство дъйствія, по правилу Аристотеля, т. е. чтобы оно имъло начало, средину и конецъ, Джонсонъ признаетъ въ драмахъ Шекспира. Что же касается до другихъ двухъ единствъ, которыя со времени Корнеля возбуждали всеобщее къ себъ уваженіе, Джонсонъ говоритъ, что онъ болъе достав-

<sup>(\*)</sup> Стран. 205 и 206. Джонсонъ весьма остроумно смъенися надъ нтъми писатпелями, котпорые заключають опредъление комедін, говорить Дж., у насъ долго существовало, и были писаны півсы, котпорыя сегодня были трагедіями, а на другой день, отпъ перемъны катастрофы, превращались въ комедін. » (стран. 207).

ляющь замънымельснить поэшу, нежели удовольспиня слушащелю.

Сначала преслъдуенть онъ энть правила, какъ прошиворъчіе шому основанію, изъ котораго онъ выводятся; потомъ преслъдуеть ихъ въ самомъ основаніи, которое заключается въ шомъ мнъніи, что эффектъ драмы основанъ на обманъ. Вотъ слова Джонсона.

«Правила о соблюденіи единства мъста и времени проистекають изъ мнимой необходимости, что драма должна быть въроятною. Критики считають невозможнымъ, чтобъ дъйствіе, продолжающееся мъсяцы или годы, могло быть для мысли сокращено въ шри часа; чиобы эришель могь предположить, что онъ остается въ томъ же театръ, покамъстъ между двумя отдаленными королевсивами совершающся посольсшва, пока собираются войска, берутся города и проч. Умъ возмущается противъ очевидной лжи, и вымыселъ теряетъ силу, удаляясь ошъ сходсива съ дъйствительностію. -Ограниченіе времени предполагаеть необходимо ограниченіе мъста. Зришель, знающій, что первое дъйствіе происходило въ Александріи, не можешъ повъришь, что второе происходить въ Римъ, потому что онъ самъ не переменять места и знаеть, что место само переманиться не можетъ.... Вотъ торжествующия рачи крипиковъ, которые издъваются надъ недостатками неправильнаго поэта....

«Возраженіе, сосноящее въ невозможности провести первый часъ въ Александріи, а второй въ Римѣ, предполагаеть то основаніе, что зритель, при началѣ драмы, дѣйствительно воображаетъ себя въ Александріи и увъренъ, что поъздка его въ театръ была путешествіемъ въ Египетъ и что онъ живетъ во времена

Аншонія и Касопатры (\*). Консчно, кто вообразить себъ это, тошъ способенъ вообразить и болъе. Кию приняль сцену въ извесшное время за дворецъ Пшоломеевъ, топтъ можетъ принящь ее черезъ полчаса за мысъ Акціума. Очарованіе, если уже допускать его, не знаенгь извъсшныхъ границъ; если зримель моженть однажды увъришься въ щомъ, чшо сшарые его знакомые сушь дъйсшвишельно Александръ и Цезарь, что комнаша, освъщенная свъчами, есшь Фарсальская равнина, или берегь Граника, - топть въ состояни возвыситься надъ границами разсудка или испины, и съ высопы поэшическаго эмпирея можешъ презиращь ограниченія земной природы. Нешть возможносши, чтобы умъ, странствуя въ подобномъ восхищеніи, сталь счипать часы; итить причины, почему и одинь чась не показался бы въкомъ въ шакой горячкъ мозга, кошорая сцену шеашра превращаешь въ поле.»

«Но дѣло въ томъ, что ложно основаніе, чтобы драматическое зрѣлище принималось за существенность; чтобы драматическій вымысель въ своей матеріяльности возбудиль, котя на минуту, въ слушатель полную вѣру въ свою истинность. Вѣрно напротивъ то, что зрители всегда находятся въ полныхъ своихъ чувствахъ, и знають съ перваго акта до послъдняго, что сцена ничто болье какъ сцена, а актеры — актеры. Если шакъ, то смъщно же извъстному мъсту позволять на время называться Авинами, и не позволять называться Сициліей, когда мы знаемъ, что это мъсто не есть въ самомъ дъль ни Сицилія, ни Авины, а просто новый те-

<sup>(\*)</sup> Авг. Шлегель приводишь только это место изъ Джонсона, не вникая подробные во все его изследование. Ueber Dramatische Kunst. Vorlesungen von Aug. W. v. Schlegel. 2 T. стран. 109. 1817.

атръ. - Такъ мочно, если въ первовъ дъйстви предспизаляющих въ Рим'я пригоновления въ войн'я проница-Минридана, що самая канаспрова войны моженть бынь. безъ всявой нельности, представлена въ Понить, пошому чшо мы знаемъ, чшо эшо не насшоящая война, ни пригошовленія из ней; что ны ни въ Римь, ни въ Понить; чито передъ нами не Мишридашъ и не Лукуллъ. Драма представляеть последовательное изображение посатдовашельныхъ дъйствій, и почему же второй акть драмы не моженть предсшавинь дъйсшвія, случившагося нъсколько лешъ после перваго, когда оно съ никъ шакъ пітьсно соединено, чіпо не предполагаеціся между ними ничего кром'в порожняго времени? Время, изъ всъхъ формъ бышія, есшь самое послушное воображенію; шеченіе ліпъ легко принимається за теченіе часовъ. Въ нашемъ внушрениемъ созерцании мы безъ шруда сштьсняемъ время существенныхъ дъйствій и попюму охошно позволяемъ сштсняшь его и въ подражащельномъ изображеніи дійствія.

«Но спросящъ насъ: какъ же драма прогаепть насъ, если мы ей не въримъ? Мы въримъ ей сполько, сколько можно въришь драмъ. Мы въримъ ей, какъ почной карпинъ дъйспвишельнаго оригинала; какъ изображению того, что слушатель самъ бы чувствовалъ, если бы самъ дъйспвовалъ или спрадалъ шакже, какъ въ драмъ пришворно дъйспвуютъ и спрадаютъ. Размышленіе, поражающее наше сердце, состоить не въ шомъ, чтобы несчастія, изображаемыя передъ нами, были несчастія дъйспвительныя, но что это несчастія, которымъ мы сами можемъ быть подвержены. Если туть есть очарованіе, то оно заключается не въ шомъ, что мы актеровъ воображаемъ несчастными на минуту, а скоръе самихъ себя; скоръе мы грустимъ отъ возможности несчастія, нежели предполагаемъ дъйствительность онаго

жъ другихъ, какъ нашь плаченть надъ ребенкомъ, когда вспомницъ, чно онъ можентъ умеренъ. Удевольствіе, доставляемое прагедіею, происходинъ онъ того, чно мы сознаемъ въ себѣ вымыселъ; — если бы мы воображали на сценъ настоящія убійства и измѣны, трагедія не могла бы намъ нравиться.

«Подражанія производящь грусть или радость, не потому что онт принимаются за существенное, а потому что напоминають уму о существенномъ. Когда воображеніе наше наслаждается писаннымъ ландшастомъ, мы не думаемъ, чтобы этт деревья могли намъ давать тіть, а источники — прохладу; — ніть, но мы предполагаемъ, какъ бы намъ весело было, если бы такіе водометы брызгали вокругь насъ, если бы этт ліса туміли надъ нами (\*).»

Мы видимъ, чщо Джонсонова шеорія искуссива была глубже въ своихъ основаніяхъ, нежели шеорія Французовъ, и чщо онъ шочнъе понималъ смыслъ подражанія природъ, и слова Арисшошеля о Позіи, какъ предсшавленіи возможной, а не дъйсшвишельной жизни. Поззія, по мнънію Джонсона, извлеченному изъ наблюденій надъ Шекспиромъ, есшь изображеніе жизни всеобщей, не въ дъйсшвишельномъ ея бынпіи, а въ возможномъ.

Блеръ (\*\*), шеорешикъ Англіи (1718—1800), былъ

<sup>(\*)</sup> Dr Johnson's Preface cmpas. 215-220.

<sup>(\*\*)</sup> Гюго Блеръ родился въ Эдимбурге, въ 1718 году, учидся въ Универсишенте Эдимбургскомъ, 25-къ лентъ принялъ дуковное званіе, съ 1758 года былъ паснюромъ церкви, въ 1755 году учасшеовалъ въ Эдимб. Журналъ, вътесть съ Робершеовномъ и Адамомъ Сминюмъ, съ 1759 года началъ преподаватъ Рипорику в Піншику въ Универсициять Эдим-

ученикомъ Джонсона (\*), но недосиющимъ учителя, ношому чито онъ въ своей шеорін не сшолько следоваль національному направленію, сколько подражаль Французамъ. Курсъ Блера (\*\*), конечно, болье ошносишся къ Исторіи шеоріи Красноръчія, ибо авшоръ гораздо подробнъе излагаетть сію послъднюю, нежели шеорію Поэзіи; но мы считаемъ обязанностію сказать о немъ относишельно нашего предмета.

Теорія Поэзіи Блера не предсшавляєнть никакой системы, никакого единства и даже послъдовательнаго порядка въ изложеніи. Онъ начинаєть изслъдованіємъ о вкусъ, опредъляєть его способностью 
принимать пріятныя впечатільнія отть красотть 
природы и искусства и находить въ немъ двъ стихіи: одну, даруемую природою, инстинкть къ прекрасному, и другую разумную, которая совершенствуется изученіємъ и наблюденіємъ. Такимъ образомъ, по мнънію Блера, вкусъ есть соединеніе естественнаго чувства красоты съ разумною способ-

бургскомъ, напечащаль свой курсь черезъ 24 года въ 1785 году; – умеръ въ 1800, 82-хъ лъшъ. Въ эшомъ курсъ онъ воснользовался шешрадями Адама Смиша, кошорый сочинилъ шакже курсъ Ришорики, никогда не бывшей въ печащи. Миъніями своими Блеръ принадлежалъ школъ Философовъ Шошландскихъ, Гупичесона и Адама Смиша.

<sup>(\*)</sup> Mézières. Tome II. pag. 150. «Johnson compte au rang de ses disciples des hommes tels que Robertson, Blair, Gibbon, Burke, Mackenzie.»

<sup>(\*\*)</sup> Cours de Rhétorique et de Belles-Lettres, par Hugues Blair. Traduit de l'Anglais par M. Pierre Prevost, Seconde édition. 2 tomes, Paris, 1821.

носныю (\*). Первое средсиво къ усовершени парванию вкуса еснь приложение разуна в здраваго смысла къ произведеніять генія. Двумя главными сипихіями вкуса условливающся два главныя его: качества: нажность, которан заключается въ совершенствъ врожденнаго чувошва и особенно въ шонкосщи органовъ, и чисиюща, или върность разума въ выборъ излиныхъ предметовъ. Можешъ ли бышь вкусъ одинъ для всехъ народовъ, или вкусы различны? Единьшъ мъриломъ вкуса могла бы бышь природа, но она недосшащочна и изменчива. По этому Блеръ принижаенть еще виторымъ мариломъ большинство голосовъ и общее мивніе человъчесшва (\*\*). Но какъ узнашь ето? ()пъ не ръшаенть эшого вопроса — и возвращаетися къ шому же врожденному чувству, съ кошораго началь. Вообще мы видимъ, чио meopia Блера похожа на шеорію Башшё, но еще неопредълениве.

Посль лекцій о вкусь сльдуенть лекція о генів, конторый Блерь опредвляенть способноснью исполнянь. Спашьи объ удовольснівняхъ вкуса, заключающихся въ высокомъ и прекрасномъ, предспавляюнть иполько описаніе энтехъ видовъ изящнаго и исчисленіе нъкоторыхъ примъровъ, взящыхъ изъ природы и искусства.

<sup>(\*)</sup> Le sentiment naturel du beau est la première cause de l'impression agréable que nous recevons. La raison nous fait voir pourquoi ce sentiment nous affecte. T. I. pag. 23.

<sup>(\*\*)</sup> Le goût qui est juste et vrai, est celui qui est conforme au sentiment le plus général parmi les hommes. Tel est le modèle ou la règle fixe à laquelle il faut s'en tenir.

Переходя опть Краснорьчія къ Поэзін (Топъ 2, спран. 302), Блеръ разбираецть сначала два мизиіл: 1) что Повзія есть выпысель и 2) что Повзія подражаніе. Онъ не доволень ни однимь изъ нихъ и предлагаенть свое. Поэзія, по его мизнію, еснь языкъ спірасти или одушевленнаго воображенія, языкъ почим всегда подчиненный правильному размыру (\*). Ясно, что Блеръ въ Поэзім видинъ одну только форму, одни спихи, а не искусство. Это мизніе гораздо ниже мижнія Башшё, кошорый посшигаль, чшо сущность Поэзін не въ одной наружной формъ. Даятье: Поэзія происходишъ опть спірастнаго состоянія души, кошорое изманяемъ языкь человака и даешъ ему харакшеръ фигурный (\*\*). Различные роды Поэзін инвюшь начало свое въ разныхъ обычаяхъ и ощущеніять жизни, на пр. Оды и Гимны въ чувствахъ религіозныхъ, Элегіи въ обычав плакать по умершихъ друзьяхъ, поэзія Эпическая въ обычаъ воздавать похвалу героямъ (\*\*\*). Въ изложеніи частныхъ родовъ Поэзіи, Блеръ не слъдуешъ никакому порядку, и начинаемъ шакже произвольно, какъ и Буало, съ Пастушескихъ стихопвореній. Онъ оправдывается только штыть, что въ изложени своемъ восходишь ошь нисшихь родовь къ высшимь (\*\*\*\*). Эша лъсшвица поэшическихъ родовъ, по мнънио Блера, есшь слъдующая: Поэзія пастушеская, лирическая, дидактическая, эпическая и драматическая.

<sup>(\*)</sup> Спиран. 507.

<sup>(\*\*)</sup> Стран. 510.

<sup>(\*\*\*)</sup> Справ. 317.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Стран. 334.-

Весьма важно и подробно разсказываешь онъ, какее должно бъннь содержание каждаго рода и вида, какіе харакінеры, о чемъ должны говорины между собою двисивующія лица. Всв энгв правила, говоря искренне, должны наводиль нестерпимую скуку ва слушащеля, потому что онь не возбуждають 🛸 немъ мысли, а скорве убивающъ ее, и несколько не развивающь вкуса. Не лучшелибь было, виъсщо изложенія пустыхъ правиль и описанія родовъ, описывань самые образцы искуссива; вивсию шого, чинобъ разсказыващь примърное содержаніе и строеніе Поэны, описать Иліяду и Одиссею? Это развивало бы вкусъ, а вибстить и мючнъе знакомило бы съ шъмъ, чино шакое Эпопея. Подобное описание изящныхъ произведеній Поэзін должно бы и у насъ входишь непремънно въ ученіе приготовительное къ Универси-. шешскому, и замънять эть сухія, ни къ чему не ведущія школьныя Піншики, ошъ кошорыхъ въ головъ ученика ничего не остается. Какая польза, напримъръ, сльнпашь ученику ошъ шеорешика, что шрудносшь Оды происходишь ошь господствующаго мивнія, котпорымъ предписывается восторгъ для лирической Поэзін (\*); что крайняя цъль всьхъ родовъ Поэзін есшь произведеніе полезнаго впечапланія на умы читателей (\*\*); что Поэзія драматическая считалась у всехъ народовъ полезною забавою, но шакъ какъ паденіе героя должно быть занимательные нежели, свадьба частнаго человъка, то и ръшили, что Трагедія есшь забава благородивишая, нежели Коме-

<sup>(\*)</sup> Т. 2. Сптран. 559.

<sup>(\*\*)</sup> Стран. 565.

дія (\*)? Вся шеорія Блера состионить, по большей часни, въ подобныхъ замъчаніяхъ. Изъ воей часиной Пінтики я навлечь пнолько одну достномогъ памянтную мысль: предложение въ замъну музыки ввести хоръ въ междудвиствія Трагедіи, содержание контораго своими словами и музыкою соотпрытсківовало бы происциествіямъ предыдущаго двистивія и чувспівамъ, ими произведеннымъ (\*\*). Блеръ не умълъ даже воспользоващься превосходными замъчаніями своего учишеля, Джонсона, о единсшвь времени и мъста, и предписываенть эшъ правила, основываясь на шомъ, что чемъ более поэтгь приблизить драматическое представление и вст его обстоящельства къ почнейшему подражанию природъ и дейсшвишельной жизни, штыть впечапільніе будешть сильнье и полите (\*\*\*). Изъ эшъхъ словъмы можемъ видынь, что Блеръ въ своихъ понятіяхъ объ искуссшвъ слъдовалъ болъе Французанъ, нежели Джонсону. Въ заключеніи своей пісоріи Драмы, онъ почини готовъ опідать предпочтеніе драматическимъ поэшамъ Франціи передъ своими соотечественниками, осшавляя за сими послъдними шолько изобиліе огня и силы. Наконецъ, Шекспира, генія поэзіи Англійской, Блеръ называетъ геніемъ грубымъ, необрабощаннымъ, дикимъ, и осшавляешъ неръщеннымъ вопросъ: красошы ли, недосшашки ли превосходянгь въ его

<sup>(\*)</sup> Сптран. 504.

<sup>(\*\*)</sup> Страв. 515. Эта мысль получила замъчатиельное исполнение въ Италіянскихъ Трагедіяхъ Манзони. Особенно прекрасенъ хоръ въ его Карманьолъ, раздъляющій первое дъйствіе отть втораго.

<sup>(\*\*\*)</sup> Спран. 529 и 552.

нивореніяхъ (\*)? — Мы видъли, какъ Драйденъ, Адансонъ, Поне, не смощря на сиврогія классическія мивнія, закрывали своего Арисшошеля передъ Шексимромъ и благоговъли; Блеръ, уже безъ папіріопическаго сочувствія, смощрълъ на перваго Позна Англін: вощъ лучшее доказашельство того вліянія Французскихъ мивній, отъ которыхъ пострадали \* его теорія и критика.

٧.

## Теорія Поэзін въ Германіи.

Наконецъ мы вступаемъ въ ту страну, которая есть настоящая создательница новой теоріи искусства.

Трудно излагать исторію всякаго умственнаго развитія въ Германіи, потому что всъ замъчательныя явленія этой страны такъ быстры, почти единовременны и всъ тъснятся во второй половинъ прошлаго стольтія и въ первой четверти нашего. Для того, чтобы соблюсти порядокъ, мы должны непремънно начертать распредъленіе, которое будеть основано на самыхъ элементахъ, дъйствовавшихъ въ развити теоріи.

Здъсь являющся два главные элеменша: философскій и кришическій, изъ взаимнаго дъйсшвія кощо-

<sup>(\*)</sup> Сптран. 559 и 560.

рыхъ должив родинься Теорія въ Германіи. Мы разсмонтримъ сиачала первый элеменить и адъсь увидимъ, какъ мало по малу наука искуссива вшоргаения въ обласшь Философіи и какъ Философы постепенно онивъчающь на ел вопросы, и наконець въ царсивъ чисшато умозрвнія находяшь для искуссива самобыппное, независимое начало, и какъ самое искуссшво, развитиемъ своимъ въ Германія, отвъчаеть открышію сего начала, шакъ чшо факшъ науки совпадаешъ съ факціомъ искусства: явленіе возможное въ одной Германіи! — За усиліями Философовъ, мы разсмоптримъ усилія Криппиковъ и опичасти Поэтповъ Нъмецкихъ (ибо всегда эпгь два спіремленія въ Германіи соединялись), -- которые пристально изучають явленія, полагающь границы родамь и видамь, собирающь изящные шипы у встав народовь, возвращають ихъ къ первобышной формъ, устраняють искаженія, и изгодовляя машеріялы для шеоріи, сами не берушъ на себя подвига создащь ее. Въ заключеніе, увидимъ ны и усилія смълыхъ Теорешиковъ, кошорые, склоняясь болье на сторону элемента философскаго и пользуясь изкошорыми резульшашами Кришиковъ, силяшся создань шеорію на единомъ началь и привесши всв разнообразныя явленія Поэзім къ всеобъемлющему философскому единсшву.

Такимъ образомъ, изслъдованіе наше, само собою, дълишся на три части и будетть заключать: 1) Отношеніе Германской Философіи къ Теоріи Поззіи, 2) Исторію Критики и 3) собственно Исторію Теоріи.

## 1. Отношенте между Философією и теорією искусства въ Германіи.

У всъхъ народовъ, которые только развивали Те-орію искусства, было всегданнее сочувствіе между ею и Философіею. Мы видъли это въ древнемъ міръ, гдъ Теорія даже и принадлежала почши исключишельно Философамъ, ибо науки не получили еще въ шо время досташочно самостоящельнаго развития и всь обнимались кругомъ Философіи. Теорія Поэзім въ Римъ согласовалась съ пракцическимъ харакшеромъ эклекшической Философіи Рима, гдъ всегла госполствовало ученіе Стюнковъ. Въ новомъ міръ, Итпалія позднъе развила свою самобышную Философію: Вико, единственный ея Философъ, жилъ въ XVII и XVIII въкъ (\*). Но извъсино, какое малое вліяніе произвель онъ на Италио: можно сказать, что, Вико позднъе былъ опкрыпъ Нъмцани и Французами. Теорія Поэзіи въ Иппаліи явилась до ея самобышнаго Философа. Во время Тасса, господствовала въ ней Философія эклекшическая, которой всь элементы были древніе, особенно Плашонъ и Арисшошель. Сей эклекшизмъ мы могли видъшь ясно въ шеоріи Тасса. Баттё быль современникомъ Кондильяку (\*\*), послъдовашелю Бекона и Локка. Эмпирическая Философія Франціи явно отразилась въ началахъ перваго ея Эстепика. Аналитическая нетода Философа прине-

<sup>(\*)</sup> Род. въ 1670 году, умеръ въ 1744.

<sup>(\*\*)</sup> Изавешно, чито Кондильниъ и Бапине умерли въ одномъ году, а именно въ 1780.

сла пользу Баший въ нъкошорыхъ върныхъ результашахъ его теоріи.

Въ Англіи теорія и критика принимали особенное нравоучительное направленіе не потому ли, что нравственная Философія тамъ всегда процвътала и образовала особенную школу въ Шотландіи?

Когда эмпиризмъ перешелъ въ машеріялизмъ во Франціи и въ Англіи; когда Гельвецій увърялъ, что руки образовали умъ, а Кабанисъ видълъ въ мысляхъ отдъленіе мозга: это ученіе было примънено и къ искусству. Матеріялисть въ Эстетикъ, Бурке, былъ современникомъ матеріялистамъ въ Философіи. (\*). Въ своемъ сочиненіи: о высокомъ и прекрасномъ, Бурке объясняетъ всв наслажденія изящнаго посредствомъ дъйствія на нервы: по его мнънію, высокое приводитъ ихъ въ полезное сотрясеніе, прекрасное напротивъ ихъ пріятно ослабляетъ (\*\*).

Если всюду было сочувствіе между Теоріею искусства и Философіею, то конечно оно должно было еще сильнъе отозваться въ томъ народъ, который былъ призванъ къ созданію ново-европейской Философіи и который, по выраженію современнаго критика Германіи, имъетъ врожденное стремленіе все возводить къ Философіи, къ своему любимому абсолюту.

Въ Лашинской Европъ постоянно господствовало въ Философіи начало матеріяльное, которое наслъ-

<sup>(\*)</sup> **Бурке 1750 — 1797.** 

<sup>(\*\*)</sup> A. W. von Schlegels Vorlesungen über Theorie und Geschichte der bildenden Künste. Erste Vorlesung.

довала она отпъ древнято міра. Вся сія Философія совершаетися болье или менье въ чувспівенной обласим эмпиризма. Только въ Германіи, чистю сохранившей оригинальныя спихіи новой Европы, окончательно открылась для Философіи другая область; царсиво духа, конторое въ древносити предчувсивовалъ Плашонъ, въ новомъ міръ Французъ Декаринъ. Вся Германская Философія, оптъ Лейбница до Шеллинга и Гегеля, постоянно жила въ области чистаго умогранія и проникая болье и болье въ глубину человъческаго духа, стремилась въ немъ открыть то начало мысли, по кошорому думала поствроишь умственно вселенную. Это дерзкій Титанъ, который выние и выше спіренился главою къ небу, хоптьлъ нохипинть у Зиждипеля тайну творенія и человическою мыслію постройнь міръ.

Лейбниць, къ Беконову началу: «ничего нъть въ умъ, чего, бы прежде не было въ чустважь» прибавивъ: «кромъ самаго ума, -- послъднимъ словомъ опикрылъ Германіи пушь въ область умозрънія. Онъ призналь необходимыя исшины врожденными; всъ чувсшвами пріобръшаемыя познанія сибшанными, а ясными и исппинными однъ шолько познанія разума. Христіянь Вольфъ, посльдоващель Лейбница, творецъ Энциклопедіи филосо-Фскихъ наукъ и философской шерминологіи, исходилъ накже от одного мышленія и пренебрегаль натеріяльными условіями познанія. Канть, основащель піранн снеидентальнаго идеализма, открыль наконець обласив чистаго упогранія, поставиль вы духв человаческомы средоточіе нашего изслидованія, утвердиль знаніе в ргіоті, как ъ убъждающее насъ въ возможносни предменювъ, однако прицялъ какое-то таинственное отношение

нежду субъекшивнымъ нашимъ знапісмъ и объекимвнымъ міромъ, колторое осміввиль неръменною загадкого. Фихте кинулся въ последнюю правность умоарвнія, въ бездонную его пучину, уничнюживъ совершенно предмешный міръ и заключивъ знаніе и быніе въ одновъ самостоятельновъ, самосущевъ Я, безъ всякаго опиношенія ко вившиему міру, копторый счишаль онъ призракомъ Я. Наконецъ, Шеллинге, спачала увлекшійся мизніями Фихше, пошомъ ему прошиводъйсшвоваль, обращиль пушь инъ приняшьй, ошъ природы дошелъ до развишія Я, ночему и прослыль сначала Есписсивеннымъ Философомъ, и наконенъ въ чистомъ умв человъка думалъ разгаданть шайну, наслъдованную ошъ-Канша, опношение между міромъ субъекшивнымъ и объекшивнымъ, и ушвердиль его въ безусловномъ шождесшвь, въ Абсолють, которыть хотыль уванчать наконеть стремленіе Нъмецкой Философіи, и построинть изъ него міръ идеальный и есшесшвенный.... Но здъсь Философъ осшановился и на дерзкомъ опышт призналъ свое безсиліе. Прежній Шеллингь, въ лиць Гегеля, продолжаль свое стремленіе и доспигь до нельпой крайносии, осмъянной самими Нъмцами, обогошворилъ себя и поклонился самому себв. Но въ лицъ новато Шеллинга, Типпанъ Философіи Германской, уппоиленный продолжишельнымь блужданіемь въ безпочвенной обласии умозрвнія, измученный неудовлениюренными порывами знанія, съ раскаяніемъ повергся у престола Въры, призналь безсиліе человической нысли и подчиниль Философію-Ошкровенію, ошкуда пнолько моженть она восприняннь и Свъшъ и Смлу.

Въ зиномъ безирерывномъ стремления по области умозрвијя къ выстему началу, къ Абсолюту, Философы возносили съ собою и все науки современныя. Нетъ ни одного вопроса въ правственной жизни человъка, компорый бы не отпозвался въ Философін Германцевъ, котпорый бы не связанъ былъ, по выраженню Менцеля, какою вибудь невидимою нитью съ ихъ отвъеченными умствовавіями. Любопынию видъты это въ отвотнени къ нашему предметву: по мъръ того какъ Поэзія и искусство вообще, развивались въ Германіи, и вопросы о нихъ въ Крипінкъ и Теофін становились обильнъе, — по мъръ того, Философія принимала науку искусства въ свою область, и наконець отпавлила ей у себя почетное и особое мъстю.

Лейбницъ (1646—1716) ничего не сдълалъ въ пользу науки искусства. Онъ жилъ въ такое время, когда въ Германіи вопросъ объ искусствъ почти не начался, когда еще и классикъ Гопппедъ не выступилъ на сцену. Раздъляя душевныя способности на выстія и нистія, онъ предоставилъ нистія искусствамъ, именно: воображеніе и память; выстія же отдалъ Логикъ.

Христіянъ Вольфъ (1679—1754), современникъ Готшеда и Бодиера, въ своей Энциклопедіи Философскихъ наукъ, не далъ мъстіа Эстенникъ; но послъдоватиель его, Ваумгартень (1714—1760), первый въ Германіи, создалъ Эстеннику, принявши за основаніе Вольфово ученіе о началь пріятныхъ ощущеній, конторыя Вольфъ заключилъ въ неясномъ познанія совершенства.

Канть (1724 — 1804), ровения Клениника (1724—1803), современнякъ Винкельмана, Лессинга, Виланда, Гердера, и учинель Шиллера и Гёте, долженъ быль уже опіввчань на художеснівенное спіремленіе Германін, подробивнішимъ изследованіемъ вопроса объ изящномъ и искуссивъ. Уединенный Кёнигсбергскій Философъ, къ сожальнію, почин вовсе не занимался самыми произведеніями искусспіва и понюму судиль пволько а priori. Прежде нежели вышель онь на поприще умозримельной Мешафизики и явился основащелемъ сисшемы, онъ издалъ свои Наблюденія надъ чувствомь Прекраснаго и Высокаго (\*); пошомъ, въ Критикть Разсудка (\*\*), связалъ свон мысли объ наящномъ и искусства съ общею системою своей Философін. Каншъ выводишь эсшеническое наслаждение въ человъкъ изъ удовольсшвія, которое ощущаеть его разсудокъ, видя въ формахъ природы сообразность съ цълію и придавая ей свое разумное понятіе. Отісюда видно, что для наслажденія изящнымъ, Канптъ не опідълилъ особенной способности въ человъкъ, а подчинилъ оное разсудку. Попому, върояпию, Каншъ опвергалъ и возможность Эстепики какъ особой науки. Гердеръ, въ

<sup>(&#</sup>x27;) Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen. Königsb. 1764.

<sup>(\*\*)</sup> Kritik der Urtheilskraft. Berlin. 1790. Подробное изложеніе всего ученія Канта объ невиционъ и объ искуснивь, извлеченное изъ Крипнки Разсудка, можно найти въ сочинени Гердера: Kalligone, написанномъ въ опроверженіе Канту. Объ немъ я буду говорить ниже. Кромъ того, въ умноженномъ изданіи Зульперова Словаря, находится кранікое изложеніе Эспісшическаго ученія Канта.

евесить опровержении на эсппекническое учение Каннив, весьма остгроумно и справедливо замъчаетъ, чию Кёнигсбергскій Философъ, весь погруженный въ область Разсудка (Verstand) и Ума (Vernunft), коими онъ обнялъ всю Философію, не зналъ, куда пристроить чувствованія, и особенно чувствованія изащнаго, которыя, по причинь распространенія любви къ искусствамъ и Поэзіи въ Германіи, предсніавляли Философу вопросъ, неизбъжно піребовавшій ошъ него разрышенія. Не могъ онъ допустипь нать въ высшую область чистаго ума, пошому что она была слишкомъ для нихъ идеальна и онивлеченна. Не могь онъ осшавищь ихъ въ нисшей обласши чувсивъ, пошому что это было бы оскорбление искуссиву современному. Особой дъямельносии духа, эспіснінческой, Каншъ еще не поснінгаль.—И шакъ, ощущенія изящнаго опшесь онъ къ области Разсудка, и ноставиль въ основаніе, что чувствованіе и суждение суть одно и тоже (Empfinden und Urtheilen ist Eins). На оемъ основания, суждения вкуса или сужденія эсшешическія, Каншъ кошъль подчинить нтвиъ же догическимъ кашегоріямъ, какимъ онъ подчинилъ сужденія разсудка, и силился соспиванны логическое опредъление прекрасному, по жачеству, количеству, одиношению и образности, по симъ чемъвероякимъ моменшамъ, посшавленнымъ въ его Логикъ для всякаго сужденія. Но Канигь чувспівоваль неловкосны своего философскаго поситунка съ ощущеніями изящнаго; онъ видълъ, что вводить ихъ въ сферу опредъленныхъ понящій, и замычаль, чщо однако еспіь же между сини последними и ими совершенная развица. По зиюму, при опредъленіи

изящнаго по кашегоріямъ, онъ долженъ быль допусшинь нъконорыя прошиворъчія, давшія поводъ Гердеру довольно жесшоко насмъяшься надъ Философонъ. По качеству, Каншъ опредълилъ прекрасное. швиъ, что правишся намъ безъ всякаго интереса. Такою чертою Философъ хоштьль опідълинь прекрасное ошъ добраго, коморое нравишся намъ, возбуждая въ насъ интересъ особенный (\*). По количеству, прекрасно що, что нравится намъ безъ всявихь понятий, какъ предметь всеобщого наслажденія. Эшимъ Каншъ хопталь выразишь неопредъленносшь изящнаго оптущенія и независимосшь идеально-изящнаго опть всякаго опредъленнаго, часшнаго объекина; но эшимъ же самымъ онъ опящь исключаль изящное изъ области Логики, и впадаль въ сильное прошиворъчіе съ самимъ собою, навлекшее ему насмышки Гердера. Каншъ предчувсивовалъ, чио изящное не моженть бынь въ обласии понящій: пошому онъ хошълъ его освободишь ошъ нихъ, а между итыть сужденія вкуса или чувсіпвованія изящваго въ самомъ началв заключилъ въ обласшъ Лоғики: суждение безь понятия — вышла странная нелъность! Дъло въ шомъ, что Кантъ еще не доспить до излинаго въ идеть: это быль подвигь Шеллинга; по и Кантиъ уже чувствовалъ, чио изящному не ловко и душно въ анімосферъ логической.-По отношению, изящное должно бынть цълесообразно; но Философъ видвлъ опящь, чито искусситво не

<sup>(\*)</sup> Das Wohlgefallen am Guten sey nicht sehön. Schön sey der Gegenstand eines Wohlgefallens ohne alles Interesse.

можеть имыть какой нибудь визыней определенной цели, и потому прибавиль: предсообразно, но безе представления какой нибудь предсообразно, но пиворыте, надъ которыть болье всего шутиль Гердерь! Въ этой мысли Канта мы видимъ сильное предчувствие мысли Шеллинга, что цель искусства въ немъ самомъ; мы видимъ какъ будито туже идею, но не досказанною, не нащедшею еще полнаго и точнаго выражения. — Наконецъ, по образности, изящное должно быть признано за предметъ необходимаго наслаждения.

Вошъ полное опредъление изящнаго по Каншу:

«Изящно то, что нравится безъ всякаго интереса, и безъ понятія, вообще, что имъстъ въ формъ своей пълесообразность, но безъ представленія какой нибудь особенной цъли, и что признается за предметъ необходимаго наслажденія (\*).»

Два вида изящнаго признаваль Каншъ: высокое, заключающееся въ предмешъ безформенномъ, кошорый предспавляентъ безграничность, при идеъ совокупной цълости; и прекрасное, кошорое содержишся въ ограниченной формъ. Чувство высокаго на минуту подавляеттъ силы жизни, но пошомъ даетъ имъ обильнъйшее излитие; чувство прекраснаго напрошивъ, содержинтъ душу въ спокойномъ созерца-

<sup>(\*)</sup> Schön ist, was ohne alles Interesse, und, ohne Begriff, allgemein wohlgefallt, dessen Form, in so fern sie ohne Vorstellung eines Zweckes an ihm sich wahrnehmen lässt, und Zweckmassigkeit hat, und was, als ein Gegenstand eines nothwendigen Wohgefallens, erkannt wird.

нін. Высокое раздъляещся на машеманически и динамически высокое, смоніря по шому въ просшрансінвъ или во времени оно являетіся.

Оижте (1762—1814) ничего не сдълаль для науки искусства. Изъ прикладныхъ частей Философія онъ болье всего трудился въ пользу Иники. Природа и искусство, какъ говоритъ Менцель, возстали противъ ученія Фикте. Вдавшись въ крайность умозрънія и признавая безусловно существованіе одного только Я, Фикте не могъ заниматься искусствомъ, которое, сближая отношенія человъка съ міромъ реальнымъ, сильно противоръчило его системъ.

Кантъ и Фихіне натили ревностнаго послъдователя, приложившаго ихъ системы къ искусству, въ Шиллеръ. Въ письмахъ своихъ объ Эстетическомъ воспитаніи (\*) онъ объяльяеть, что утвердилъ всъ свои положенія на основаніяхъ Канта. Въ мысляхъ его, что Эстетическое воспитаніе есть приготовительное къ нравственному и что красота служить къ стройному развитію въ человъкъ нравственной свободы, видно стремленіе приложить къ искусству начала Фихінева Нравоученія, котораго Шиллеръ былъ върнымъ послъдователемъ, какъ видно изъ многихъ его стихотвореній. Мы еще будемъ имъть случай возвратиться къ Шиллеру, а здъсь излагаемъ только ученія Философовъ.

<sup>(\*)</sup> Ueber die ästhetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von Briefen.

Финиста Философія была переходною и произведини міновенный вэрывь въ умахъ, скоро исчезла, имисить съ своимъ основаниелемъ и всеми его последованиелемы. Между птыть Поэзія и искуссиво въ Германіи доспитли высшей спіспени развинія. Винкельманъ, Лессингъ и Гердеръ раскрыли многія его прайны и собирали цавіпъ искуссива у всехъ народовъ міра для своей Германіи. Щиллеръ и Гепте были въ полной силь развинія, и Германія имъла уже произведенія Поэзіи, равныя произведеніямъ другихъ народовъ Въ эню врема, явился новый Философъ Шелмигъ (род въ 1775 г.), который долженъ быль отпевчать художественному образованію Германіи и окончательно рациять для нея вопросъ объ искусстве.

Шеллингу принадлежищъ созданіе началь новой щеоріи искусства. Онъ ввель ее рыципельно въ область Философіи и даль ей итстю въ трехъ частияхъ Трансцендентальнаго Идеализма (\*), подъ именемъ Эстетической. Въ числъ трехъ дъятельностей духа онъ указалъ итсто дъятельности художественной наровнъ съ познающею и дъйствующею; въ числъ трехъ идей, врожденныхъ духу человъческому, слъдуя Платону, Шеллингъ призналъ и красоту, наровнъ съ истиною и благомъ, и показалъ ихъ единство и сродство между собою; самое искусство опредълилъ свободнымъ твореніемъ духа человъческаго, въ которомъ проявляется часть

<sup>(\*)</sup> System des transcendentalen Idealismus. Tübingen. 1800. Шеллингу за энюма цосладовала и Вагиера ва своей Idealphilosophie.

божесшвенной шворческой силы; шворческую силу поставиль въ соединеніи безсознашельнаго божественнаго вдохновенія съ сознаніемъ художника; красоту заключиль въ гармоніи безконечнаго съ конечнымъ (идея съ формою); произведенію искуссива даль совершенное превосходство надъ произведеніемъ природы и наконець освободиль его ощъ вслкой внашней цали, онть всякой посторонней зависимости, ушвердивъ цаль искуссива въ немъ самонь и оградивъ чувство иравственное шамъ, что прекрасное есть вивств истинию и благо.

Шеллингу, котторый самъ во многомъ оптправлялся ошъ началъ Плашона и особенно Неоплашониковъ, предстояло необходимо рышить вопросъ: въ какомъ же смыслъ древніе опредъляли искусство подражаніемъ природъ? Онъ согласиль ръшеніе эшото вопроса съ своимъ опредълениемъ. Все зависишъ, говоришъ Шеллингъ, ошъ значенія, какое мы дадимъ слову: природа. Для одного, она еслиь мершвый агтрегашъ неопредълимаго иножесшва предмешовъ, или кладовая вещей міра; для другаго, почва, опть коей пріемленть онъ пищу и содержаніе; но древнимъ язычникамъ, обогопіворявнимъ природу, являлась она шворящею первоначальною силою, которая производишъ изъ самой себя всъ вещи (\*). Прибавимъ, что такою являлась она и создателю Естественной Философіи, прежнему Шеллингу, до примиренія его съ Религіей. И щакъ, если въ этомъ смыслъ

<sup>(\*)</sup> Ucher das Verhältniss der bildenden Künste zu der Natur. München, 1807.

вринимать природу, заключаеть Шеллингь, то искусство, и по инънис древнихъ, будетъ соревнованіемъ творящей силь природы. Августъ Шлегель и Бахманъ повторили миъніе Шеллинга (\*).

Въ началахъ, поставленныхъ Шеллинговъ, видимъ мы истинное основание новой теоріи искусства, соотпивниствующее самому характеру искусства Христіянскаго, ночерпаемому болье изъ области духа.

Мы усмонримъ послъ, какъ начала Шеллинга были развины его послъдованелями, кошорые вдались въ крайность, равно какъ и всъ ученики сего Философа. Но здъсь замъщимъ шолько, что явленіе Шеллинговой шеоріи въ Германіи, соотвъщствовало совершенно явленію искусства. Что Шеллингъ утвердилъ въ шеоріи, то Гёте исполнилъ на практикъ. Великій Поэтъ Германіи поставилъ цъль искусства въ немъ самомъ, отръщивъ его отъ всъхъ

<sup>(\*)</sup> Шеллингъ въ помянутомъ сочиненін (стран. 5) говорить о природь: dem begeisterten Forscher allein die heilige, ewig schaffende Urkraft der Welt, die alle Dinge aus sich selbst erzeugt und werkthätig hervorbringt. Eine hohe Bedeutung hatte jener Grundsatz wohl, wenn er die Kunst dieser schaffenden Kraft nacheifern lehrte.... Авг. Шлегель, въ своихъ чтеніяхъ о Теорін и Исторів образовательныхъ искусствъ (1827): Nach ihrem wahren Begriffe ist die Natur jene unendliche Urkraft des unerschöpflichen Schaffens und Gebährens (Dvot; von Dvo, von natura nasci). Verstehen wir das Nachahmen und die Natur in diesem Sinne, dann können wir allerdings sagen: die Kunst soll nachahmen, d. h., jener höchst schöpferischen Kraft nachstreben. Вакианъ говоринъ тоже въ своей теорін: die Kunstwissenschaft. Jena. 1811. Спираки 26 и 27.

пелей вившнихъ. И въ Германіи законъ исполнился: шеорія опивчала искусству (\*).

## 2. Исторія Критики и Повзіи въ Германіи.

Ошъ Философовъ, кошорые возводили науку искусства въ чистую область умозрънія, мы перейдемъ къ Кришикамъ, кошорые напраживъ занимались подробнымъ изученіемъ самихъ фактовъ искусства и гошовили машеріялы для полной шеоріи. Сюда же я присоединяю и крашкій очеркъ Поэзіи Германской пошому, что она всегда шла объ руку съ Кришикою и Теоріею, и пошому, что всь великіе Поеты Германіи внесли замъчашельный вкладъ

<sup>(\*)</sup> Я не разбираль мизній Гегеля о неоріи искуссива, пошому чипо въ самой Германін сін мивнія не приведены еще въ общую извъстность. Въ 1835 году, вышло въ Лейпцигъ сочиненіе Шпеклинга: Die Kalologie oder die Lehre vom Schönen, aus Einem Principe vollständig entwickelt. Оно здъсь еще неизвъсшно, но объ немъ Менцель объявляетъ въ 124 No своего Literatur-Blatt (1836) и излагаеннь содержание онаго. Штеклингь, во введенін своемъ, исторически проходить всв теоріи прекраснаго, начиная съ древнихъ; въ заключении выспавляенъ и мивнія Немецкихъ Философовъ, по порядку. Объ Гегель вошь чио у него сказано, по свидетельству Менцеля: « Гегедева Эстепика еще не явилась, и поитому его воззрание на прекрасное вообще, извъсшно шолько его слушашелямъ.» (Hegels Aesthetik ist noch nicht erschienen, und seine Ansicht vom Schönen überhaupt ist daher nur seinen Zuhörern bekannt.) Tant roворять ученые Германін объ эспеническомъ ученік Гегеля. Въ Энциклопедін Филосопскихъ наукъ онъ наложиль въкопорыя мысли объ искуссивь; но должно признапися, чио изъ всвить Философовъ Ивмецкихъ, Гегель принадлежини къ числу CAMBILL INCOMPERUNTE TO HATOMORIES.

въ науку своего искусства. Произведенія ихъ носить на себъ печать сознанія своего дъла и глубокаго изученія. Сюдаже къ Критикамъ опиношу я и штахъ писателей, котторые трактовали Поэзію исторически.

Замъчательно, что ни одинъ изъ критиковъ Германскихъ не написалъ полной теоріи. Всъ они посвящали себя преимущественно какой нибудь отдъльной части и въ ней подробнымъ изучениемъ доспигли важныхъ резульшатовъ, вошедшихъ пошомъ въ шеорію; но ни одинъ изъ Кришиковъ не принялъ на себя смълаго подвига: сомкнушь всъ явленія міра поэшическаго въ одинъ кругъ и все подвесши къ одному закону. Эпту похвальную скромность, этотъ недостатокъ ръшимости я приписываю въ Крипикахъ шрудолюбивой ихъ наклонносши изучашь самые факіпы искусства; преданные сему дълу, они лучше могли видъть недостатокъ матеріяловъ и отсюда невозможность созданія полной и стройной науки; ихъ умъ, аналишически направленный, не дерзаль на преждевременный и неудачный синтезъ. На это дерзали напротивъ такіе люди въ Германіи, котторые чрезвычайно мало занимались самимъ искуссшвомъ и не оказали никакихъ услугъ въ Кришикъ.

Всемірный эклекпизмъ еспь главный харакшеръ Лингерацуры Германской и ея Кришики. Нъицы шенерь преслъдующъ его, но описюда вся ихъ слава. Всъ народы Европы, древніе и новые, вложили свою спихію въ лишерантурно-художесцівенное образованіе Германіи, котторое явилось подъ конецъ универсальнымъ, всеобъемлющимъ, и слитіемъ разнородныхъ стихій обозначило свой собсименный характ

ниеръ Менцель, въ своемъ сочинскій о Намецкой Липиераннуръ (\*), раскрываемъ эпте разнонародныя вліянія на Германію, сливнійся пошомъ въ универсальностнь. Руководствуясь нъсколько его изложеніемъ, мы бросимъ предварительный взглядъ на первоначальное развитіе Поэзіи и Критики въ Германіи до Лессинга. Отпсюда предстанетъ намъ яснъе явленіе и значеніе сего перваго національнаго ся Критика.

Германія, послъ тридцати-льтней войны, представляла пестроту иноземныхъ вліяній, въ которыхъ двъ главныя стихіи означались особенно сильными чертами: Филологическое изученіе древнихъ, распространенное Протестантами въ школахъ и Университетахъ, и Французская мода по образцу двора Людовика XIV, господствовавшая при всъхъ дворахъ Германіи и въ высшемъ обществъ.

Послъдняя сшихія, Галломанія, болье связанная съ жизнію, должна была разыграть первую ролю въ Литературъ. Она начинается съ первой Силезской школы и представителя ея, Мартина Опица (1597—1639), объемлеть вторую Силезскую школу и наконець во всей своей силь развивается въ школь Саксонской, гдъ достигаетть критическаго сознанія и своей крайности въ Готиведъ (1700—1766), главномъ представитель вліянія Французскаго. Ему противодъйствують два другія вліянія: Англійское и Греческое. Первое выходить изъ Швейцаріи, соединяясь нъсколько и съ Греческимъ, въ лиць Бодмера (1698—

<sup>(\*)</sup> Die Deutsche Literatur von Mensel. 1836.

4783) и Брейтингера (4704 — 4776), кришнисеть ученыхъ, кошорые долго враждовали съ Гопппедомъ (\*) и его послъдовашелями и одержали нобъду надъ исключишельнымъ Французскимъ господствомъ.

Вліянія иноземныя болье и болье переплепіались въ Германіи. Въ самой школь Бодмера, кромь Англоманіи, замътно изученіе Итпаліянцевъ и древнихъ. Менцель зашрудняется положищь ръзкія грани между писателями. По преимуществу вліянія древняго, къ Грекоманамъ онъ ошносишъ Рамлера (1725-1798), составляющаго по его мизнію переходъ ошъ Галлонанін къ Грекоманін, Глейма (1719—1803) Нъм. Анакреона, Геснера (1730—1787) Нъм. Теокриппа, Клопштока (1724—1803) Нъм. Гомера. Но въ Рамлеръ, переводчикъ Башше и Горація, замъшно шакже вліяніе Французовъ и Римлянъ; въ Клопштокъ изучение Мильшона въ Мессіадъ и Оссіана въ Германновой бишвъ (Herrmann's Schlacht). Клопшшокъ, хошя формами своими подражаль древнимъ и особенно Гомеру, но духомъ и содержаніемъ Поэзіи онъ еснь первый основащель Германской національносши: Религія и Ошечество были его главными вдохновишелями. Вліяніе Греческое опть Клопшшока перенью къ Виланду (1733—1813) и Фоссу (1751 — 182.), изъ конторыхъ первый подражаль духу древнихъ, сливая его нъсколько со вкусомъ Французскимъ и Ишаліян-

<sup>(\*) 3</sup>moms enops haxogames vs. Sammlung kritischer, poetischer und anderer geistvollen Schriften zur Verbesserung des Urtheils und Wittes in den Werken der Wohlredenheit und der Poesie, von Wieland besorgt, 1755. 5 B.

скимъ (на пр. въ Абдеринахъ и Оберонъ); — впюрой же подражалъ шолько формамъ древнихъ, не усвоивая ихъ духа, въ своихъ иногочисленныхъ переводахъ, и унопребляя во зло гибкосиъ языка Нъменкаго.

Преимущественное вліяніе Англійской Словесности представляють следующіе писатели Германіи: Захарія (1726—1777), Немецкій Попе, Клейств (1715—1759)— Томсонь, Рабенерь (1714—1771) и Лихтенбергь (1747—1796)—Свифть, Гиппель (1741—1796)—Стернь, Николаи (1733—1811)—Голдсмить, Книгге (1752—1796)—Честерфильдъ.

Всв этть разносторонія вліянія, особенно древнеє Греческое и Англійское, сходяться и принимають національный, Критическій характерь въ Лессингь.

## Лвссингъ.

Въ що время, когда во Франціи не явился еще нервый ел Кришикъ и когда вся Еврона поклонялась генію Франціи въ лицъ Вольшера и уступала лишературное первенсиво, въ що время, существовалъ уже въ Германіи первый ел Крипикъ, сильный противникъ Франціи, преобразователь Словесности Германской, слъдов. и Евронейской, Лессингъ, котораго даже не знала современная ему Европа (\*).

<sup>(\*)</sup> Волишеръ род. въ 1694, умеръ въ 1718; Лагариъ род. въ 1759, ум. въ 1805; Лессингъ род. въ 1729, ум. въ 1781, за живъ дънъ до откръния Линея, въ которомъ Лагариъ чителъ свои лекція.

Гердеръ думаенть, чино Намецкое олово: Kunst, промеходинть визсить онть двухъ глаголовъ: können (мочь) и kennen (знашь), пошому чию въ искуссивъ возможносны должна соединянься съ знаніемъ.

«Кіно *знаети*», но не *может*», шошь, по словамъ Гердера, шеорешикъ, кошорому не върящь въ дълъ возможносци; кию *может*» да не *знает*», шошь просшо пражникъ или ремесленникъ: исшиный художникъ соединяешъ въ себъ що и другое (\*).»

Таково мивніе Гердера о происхожденіи и настоящемъ значеніи Нъмецкаго слова: Kunst. Оно оправдалось Исторією Германской Литературы и искусства. Поэзія Нъмецкая соединяла въ себъ всегда знаніе съ возможностью, въ большей или меньшей степени: первые Критики Германіи были Поэтами; первые Поэты также и Критиками. Мы видимъ это на Лессингь и Гёте.

«Лессингъ, начинашель національнаго преобразованія Поэзіи, не исключалъ мышленія ни изъ какого геніяльнаго созданія; онъ былъ убъжденъ въ шомъ, что всякой Художникъ и Поэть, только посредствомъ ясныхъ понятій о своемъ искусствъ, можетъ достигнуть въ немъ превосходства. Съ этою цълію написалъ онъ Драматургію.»

Вошъ слова Гердера, (\*\*) наслъдника великому Кришику Германіи. Самъ Лессингъ говориль:

<sup>(\*)</sup> Kalligone. Leipzig 1800. Zweiter Theil, cmpan. 3. "Kunst kommt von Können oder von Kennen her (nosse aut posse), vielleicht von beiden...."

<sup>(\*\*)</sup> Zerstreute Blätter von J. G. Herder, Zweite Sammlung. Gotha 1796. Cmambs. VI: Gottholb Ephrains Lessing. cmpan. 416. «Von keinem Werke des Genies schloss Lessing das Denken aus...»

«Не всякой судія искусива есль геній; но всякой геній есль природный судія. Проба всяхь правиль въ немь самень (\*).»

И о себъ лично шакъ выражался скромный возсшановишель Драмы въ Германіи, не признаванній себя Поэшомъ:

«Если есшь чио нибудь сносное въ монхъ новъйшихъ произведеніяхъ, то, по внутреннему мосму сознанію, я обязанъ шъмъ единсшвенно Кришикъ. Я не чувсшвую въ себъживаго исщочника, кошорый собсшвенною силою стремится вверхъ и бъетъ богатыми, свъжими, чистыми брызгами: я долженъ все выжималь изъ себя давленіемъ. Я быль бы совершенно скуденъ, холоденъ, близорукъ, еслибы не выучился нъкошорымъ образомъ скромно разрыващь чужія сокровища, грышься у чужаго огня и искусственными стеклами украплять мое эраніе. Вошъ почему я всегда или спыдился или досадовать, когда случалось мить или чишанть или слышанть чню нибудь въ невыгоду Криппикъ. Она будто бы убиваенть Геній, -а я ласкаль себя штыть, что получиль ошть нея что-то близкое къ генію. Я калька, которому сатира на косшыль не можешь бышь пріяшна (\*\*)»

Не слышится ли въ эшъхъ словахъ Лессинга голосъ начинающагося искуства Германіи, въ котторой Геній былъ питомцемъ Критики?

Для того, чтобы постигнуть всю важность явленія Лессинга, слъдуеть обратить вниманіе на недостатки вкуса, господствовавшаго тогда въ Европъ во всъхъ искусствахъ. Вліяніе Французское распро-

<sup>(\*)</sup> Lessings sämmtliche Schriften Berlin. 1805. T. 25. Hamburgische Dramaturgie. Часны. 2. спіран. 529.

<sup>(\*\*) .</sup>Тамъ же спран. 565 ·н 564.

странилось уже во вовхъ странахъ и хотвло ушвердинь свою исключинельноснів. Вольшеръ изъ Фернея правиль вкусомъ Европы, водворяя всюду Французскую національносшь. Образцы древніе и неорія Ариспопіеля были некажены полкованіями Французовъ. Превосходство сихъ послъднихъ надъ древними уже объявлено въ слухъ самою Франціеюи признано ея послъдовашелями. Поэзія, не смошря на то что теорія оной основывалась на подражаніи природъ, дошла до крайней сшепени неесшесшвенности. Драма Французская заняла театры Европы. Немногіе изъ Французовъ прошиводъйсшвовали нскаженному вкусу своего оптечества и стпарались возвращить его къ природъ: стремленіе Дидерота (\*) въ эпіомъ опіношеніи было замьчаписльно, хопія онъ вдавался въ другую прошивоположную крайноспъ, низводя искуссиво до изображенія обыкновенной двиспвишельности. Нъкоторые Англичане поддерживали шакже это противодъйствие вкусу Франціи и спарались сближать искусство съ природою. Крипика въ Англіи имъла ръшишельное превосходспво надъ Французскою: она соединялась съ глубокимъ изученіемъ филологическимъ, чтю можно видъшь особенно въ сочиненіяхъ Гурда, филолога и кришника Англіи. Но коруды накоторыхъ Англичанъ не имъли никакого рышищельнаго дъйспивія на Европу, и даже на самую Англію, гдъ другіе шеорешики, какъ на пр. Блеръ, подвергались болъе вліянію Французовъ.

<sup>(\*)</sup> Дидеронть въ своемъ сочиненін: Les bijoux indiscrets, аллегорически осидаль недоспіаніки Французскаго meanipa.

Кромъ недосиваниковъ, поморыхъ коренная причина заключалась въ госнодскивъ Французскаго вкуса, еще должно обращить внимание ва сившение всъхъ родовъ и видовъ искусства, бывшее одникъ изъ важивищихъ признаковъ упадка. Искусства образоващельныя предспавляли это въ крайней стиепени: Ваяніе всшупало въ права Живописи (\*) — и обращно. Манерный симпь Бернини господсивоваль всюду и удаляль ошъ образцевъ древнихъ и ошъ природы. Въ воззръніи Англійскихъ криппиковъ мы видниъ пто же смвимение родовъ искуссива: Живопись настоящая смешивалась съ живописью поэпическою, и думали, что условія Поэзіи описантельной н каршины сушь одив и шъже. Таково было митьніе Спенса, крипшка и археолога Англін, прошивъ конторато возсијалъ Лессингъ. Опісюда произопіла сиграсны къ описаніямъ въ Поэзін, страсны къ Аллегоріи въ Живописи. Въ родахъ Поэзін опгражалось шоже сившеніе: Драма всигупала въ права Эпоса, и болъе разсказывала и щеголяла стихами, нежели дъйсшвовала: Разговоръ драмашическій за**мънился** декламацією надушаго Эпоса. Романы передълывались въ Драмът Типы древнихъ были искажены и обезображены.

Всв эшъ пороки вкуса Европейскаго отражались и въ Германіи, котторая тогда начинала свое литературное поприще, послв долговременныхъ клас-

<sup>(\*)</sup> Къ XVII и XVIII въку опіносяпіся нъкопорыя изванныя карпінны. Такова на пр. мраморная карпінна Алгарди, изображающая изглавів Алипиды дзъ Рама и накодящался въ храмъ Св. Пепара.

сическия пригоповлений. Предсинавниеленъ Франнузокаго вліянія въ Германін быль Гепппедъ, коморый співсниль все маціональное и сжегь торжесевенно Намецкаго народнаго паяса (Hanswurst), на Лейнцигской сцень. Гонинедова школа была еще многочисленна въ то время, когда явилоя Лессингъ. Бодиеръ и Брейнингеръ, Швейцарцы, хоптя довольно ей прошиводъйствовали, стараясь отвести односторонность Французскую вліяність Ишаліи, Англін и древнихъ; но не смотря на то, они не могли совершить рышительнаго освобожденія, во первыхъ новному, что Французское господство находило сильную опору во власти Германскихъ дворовъ и избраннаго общества; во вторыхъ потому, что мысли, кошорыя Бодмеръ и Брейшингеръ заимсшвовали изъ иныхъ спіранъ, были чужды для Германіи и не могли имъпъ всенароднаго хода (\*). Къ тому же, вліяніе Французское наводило на Германію какое-що странное сознание національнаго безсилія, какое-шо правственное униженіе народнаго характера, на что Лессингъ часто нападаетъ въ своей Драматургіи и чему приписываемъ онъ недостатокъ истиннаго шеатра въ Германіи (\*\*).

<sup>(\*).</sup> Гердерь въ той же спапь о Лессингь, справ. 521.

<sup>(\*\*)</sup> Томъ 24 Лессинга. Драмапургів I частв, стран. 1А4, Лессингъ пакъ говоритъ о Германів, по случаю драмы одного нлокаго Поэта Франція дю Беллуа: «Сколько я ни осматривнось кругомъ себя въ Германіи, но долженъ сознаться, что надобно еще въ ней постиронны тюць городъ, ощъ контораго можно будентъ надъяться, что онъ окаженъ Нъмецкому Позину коття тыслицию долю нюго уважена и признащельности, котторыя Кале оказалъ дю Беллуа. Это принцезлаютъ.

Между штать, не свотря на все это поречное направленіе, любовь къ вскусствать въ Германіи распространялась болве и более. Выстнее общество принимало въ этомъ дъятельное участіє, — и въ кругу его явились боганные покровинели художниковъ и искусства (\*). Въ Поэзін ніакже, чувство истины стало торжествовать надъ предразсудками, которые налагала Франція. Нъмцы нашли Шекспира и начали понемногу изучать его. Вліяніе Ан-

Французскому инцеслявію; но какъ мы далеки еще оптъ подобнаго народнаго пицеславія! - И не удивищельно! Наши ученые шакъ еще мелки, что стараются утвердить народъ въ малоуважении ко всему шому, что не наполняетть кармана....» спіран. 255. «Кіпо моженть вообразань, мінобы Намець самъ думаль, самъ вийла смелосни сомиванные въ превосходствъ какого нибудъ Француза? » - Т. 25. спіран. 570. «Намъ ли создать національный театръ, когда мы Нъмпы не образуемъ еще нація? Я разумью не полишическое учрежденіе, но правсіпвенный харакпіерь. Почіни должно сказань, чипо сей последній заключається въ желанін не иметь никакого. Мы все еще заклятые подражащели всему иностранному, и особенно покорнъвщие поклонники Французовъ, кощорымъ надивинься не можемъ. Все чию приходинь къ намъ изъ за Рейна, прекрасно; планилельно, любезно, божеспівенно; скоръе опівергнемъ мы въ себв зръніе и слухъ, нежели посудниъ о шомъ нначе; скоръе примемъ мы шажелое за непринужденное, наглоспъ за грацію, гримасу за выраженіе, наборъ рнемъ за Повзію, ревъ за музыку, нежели хопіл мало усомнимся въ превосходения, конторое энонтъ любезный, этопъ первый народъ міра, какъ онъ самъ себя называетиъ съ свойственною ому спромностивю, получиль въ удълъ опть справедливой судьбы во всемъ шомъ, чио благо, прекрасно, возвышенно и присигойно.»

<sup>(\*)</sup> Примъромъ моженть служение Гагедорнъ, котпорато Менцель называенть первымъ Меценицомъ живонисцевъ и знанокомънисаниелемъ.

глайскаго шеангра ошкрыло имъ новый міръ. Они увидыли, что есть другія средства у драматическаго искусства, кромъ шъхъ, котпорыя предлагали Корнель и Расинъ. Но онисюда произошла другая вредная крайность, — и Нъмцы, по выраженно Лессинга, очущились на краю другой бездны Вида, чию Англійская драма чуждаенся изкотпорыхъ условнымъ правилъ, спиренившихъ Французскую, они заключили, что ихъ вовсе не нужно, что шеорія одно пустное педаниство, что гелій свободенъ.

«Одиниъ словомъ, говоришъ Лессингъ, мы были на шакой шочиъ, чию коптъли легкомысленио проиграшь всъ опышы прошединго времени и шребовали ошъ Поэшовъ, чиобы каждый изъ нихъ вновь изобрълъ для себя искуссиво (\*).»

Въ такое-то время явились Винкельманъ и Лессингъ, изъ которыхъ первый былъ несколько предшественникомъ втораго (\*\*),

Хоппя въ Исторіи моего предмеща имя Винкельмана и не можещъ занимащь самостоящельнаго мъста, но я не могу здъсь не помянуть о немъ, или хоппя не привести мнъній знаменитыхъ ученыхъ Германіи объ этомъ мужъ. Не смотря на то, что онъ занимался другимъ родомъ искусства, нежели наше, но по сродству древняго Ваянія съ древнею Поэзією, болъе нежели кто нибудь, способствовалъ къ опредъленію пластическаго характера сей по-

<sup>(\*)</sup> Hamburgische Dramaturgie. 2-я часшь, сшран. 375 и 574.

<sup>(\*\*)</sup> Винкольманъ род. въ 1717, ум. въ 1768; Лессингъ род. въ 1789, ум. въ 1781. Винкольманова Исторія древняго вскуссива вышла въ 1764 году; Люкоонъ Лессинга въ 1766.

следней. Сей, по выражению Шеллинга, мужев классической жизни и классического дъйствованія (\*), Люшеръ въ мірв искусства Германскаго, освободившій адравый вкусъ, какъ выражаешся о нешь Менцель (\*\*), жиль и двисинвоваль въ древненъ міръ (\*\*\*) н первый показаль Нъщимъ примъръ ихъ національнаго уменья: силою інруда и любесью къ наукъ переносипьея съ самоопивержениемъ въ жной, опидаленный уже ошъ насъ, міръ человъчеснива и жинь въ немъ свышлою мыслію. «Его духъ быль между нами, говорипть Шеллингъ, какъ въщеръ въющій опть крошкихъ сигранъ небесныхъ: онъ разоблачилъ намъ небо древняго искуссива и быль виновникомъ того, что мы теперь яснымъ взоромъ, безъ малъйшей преграды шумана, созерцаемъ звъзды сего неба (\*\*\*\*). »

Винкельманъ, постигни духъ древняго искусства въ Ваяніи, котораго стихія господствовала у Грековъ, открылъ путь къ объясненію характера древней Поэзіи. Его сочиненіе есть лучній эстетическій комментарій къ Греческому Эпосу и Трагедіи. Опредъливъ пластическій стиль древнихъ, Винкельманъ положилъ конецъ манерному стилю Бернини, — и

<sup>(\*)</sup> Шеллингъ въ своей Рачи объ опношения образоващельныхъ искуссивъ къ природъ. Минхенъ. 1807, спран. 12. Der Mann klassischen Lebens und klassischen Wirkens.

<sup>(\*\*)</sup> Менцель. Deutsche Litteratur. Т. 3-й, спран. 161.

<sup>(\*\*\*)</sup> Pepseps. Kritische Wälder. Erstes Wäldehen, Lessing's Laokoon gewidmet. «Einem Winckelmann, der sich so ganz nach dem Alten gebildet, der in Griechenland lebet und webet....

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Шелан**ит**ь. l. с. -

безъ шрудовъ его Важие древнее не воскресло бы подъ ръзцами Кановы и Торвалдсена; Гётпе не создалъ бы Ифигеніи и первой часнии Елемы; Августъ Шлегель не объяснилъ бы шеатра древнихъ. Такъ велико было вліяніе Винкельмана на шеорію Повзіи Греческой.

Лессингъ (\*) послъдовалъ прямо за Винкельманомъ и былъ его младшимъ современникомъ. Одаренный въ

С) Готтгольда Эфрания Лессина, род. въ 1729 г., быль сынь ученаго пасшора, котпорый самъ далъ ему первое воспишание. На 12-мъ году возраста, онъ вступнаъ въ княжескую школу въ Мейссень, гдь занимался Древностими, Философіею, Машемашикою, языками Французскимъ и Ишаліянскимъ. Самъ для себя чищаль Өсофраспа, Плавпа, Теренція, Анакреона. Посль пяпиавинаго ученія въ Мейссенъ, вступня въ высшее училище въ Лейпцигь (1746), гдъ слушаль лекцін Эрнести, Геллерта, н особенно любиль диспущованы подъ руководсивомъ Кеспинера. Съ особеннымъ винманіемъ чипаль философскія сочиненія Вольфа. Первые опынны его были драматическіе переводы и сочиненія, и изконюрыя сшапын въ Журналахъ. Въ 1752 году, онъ надаль переводъ сочиненія Гюарива съ Испанскаго, чито въ Германія, въ ию время, было большою радкостью. Въ 1755 году, явились его Мелкіл социенія, со времени польденія конкъ сделалось известинымъ имя Лессинга. Сюда входили Пъсви, Басни, Лаппинскіе спихи, спашьи криинческаго, филологическаго, испорическаго и философскаго содержания. За эпівмъ въ следъ вышли его Баски въ пірехъ книгахъ, изъ коихъ многія были уже напечапіаны въ мелкихъ сочиненияхъ, и при нихъ шеорія Басин. – Въ небольшомъ сочиненів: Попе Метафизикъ (1754), Л. указаль на границы, опплемения Философію оппъ дидактической Поэзін. Далее ельдовали: Театральная Библютека, Миссь Сара Сампсонь (1755), первая мъщанская Трагедія въ Германін. Въ 1757 году, вирсить съ Мендельзономъ и Николан, Л. издавалъ Библіотеку изличение науке, первый Журналь, въ которомъ высказался его строгій критическій духъ. Съ 1758 до 1760 года,

высшей списиени философским остироумем (\*), которое было въ немъ зародъппемъ Крипика, Лессинтъ заранъе пригошовилъ себя на это поприще основатиельнымъ и общирнымъ филологическимъ изучениемъ. Хония въ основу всему положилъ онъ глубокое и подробное изслъдование древнихъ и, по особенному пристрастию своему къ Аристотелю, заслужилъ

онъ жилъ въ Берлинъ, въ дружескихъ сношенияхъ съ Мендельзономъ, Николан, Рамлеромъ, Зульцеромъ, и другими учеными, н наименованъ Членомъ Академін Наукъ (1760). Въ это время, онъ написаль Филопаса (1759), случайную півсу въ благородномъ папіріопически-воинспленномъ духв; принималь живое участие въ Лисьмаль о новой Литературъ (1759), съ вопорыхъ начинаетися новая эра Немецкой эсптепнической Кришики; обрабошаль Басин въ прозв; пригошовиль Жизна Софокла; перевель Дидеротовь Театрь, и издаль Спихопиоренія Логау. Съ 1760 до 1763 года, былъ перерывъ въ ученой жизни Лессинга; онъ всигупниъ въ службу и находнися секреппаремъ при Генераль Таувиціенъ. Св. 1765 года, онъ оплінь возвративлея къ ученымъ и поэтическият занящіямъ. Плодами этгого возвращения были: Апокоонь, или о предвлаже Поэзи и Живописи (1766), Минна фонь Баризельнь, драма (1767). Въ семъ последнемъ году, онъ получиль приглашение въ Гамбургъ для того, чтобы совъщами и крипникою руководствовать къ усовершенствованію театра. Это послужило поводомъ в его превосходной Драматуреви, котторую онъ издаваль съ 1-го Маія 1767 года по 19-е Апрвая 1768. За эптвиъ следовали: Антикварскія письма (1768), Разсужденів о толь кань древнів изображили смерть (1769), Матеріялы для Исторіи и Литературы из сокровищь Библіотеки Волфенбюттельскаго Гернова (1775), Эмилія Галотти (1772), Богословскія сочиненія, навлекція Лессингу много непріминосиюй, Наводи премудрый, драма въ спихахъ (1779), его мучшее поэтическое произведение, в «Воспитание человического рода (1780). Лессингъ умеръ въ 1781 году, 15-го Февраля. (Извлечено изъ помянутаго сочниенія Гердера и изъ Вахлеровой Исторіи Наменкой Лишературы. 1819. Т. II. стран. 161-170).

(\*) Гердеръ: der philosophische Scharfsinn.

онть своихъ соонисчестивенниковъ упрекъ въ излишней Грекоманіи (\*); но не смошря на шо, онъ соединяль съ штвить витеспить общирное, коппя не спіолько во всъхъ частяхъ подробное знаніе, Поэзіи Англіи, Франція, Инналіи и Испаніи; первый началь универсально-эклекническое сшремленіе, подъ условіемъ Германскаго кришическаго духа, что въ послъдствия сдвлалось главною чершою всъхъ славныхъ шворческихъ умовъ Германіи, — и наконецъ первый присптупилъ къ шому примиренію міра древняго съ новымъ, котторое было великимъ подвигомъ Германской Кришики и Науки Поэзіи. Изъ современниковъ своихъ онъ большее сочувствие пишалъ къ криппикамъ Англіи, птрудами кошорыхъ нъсколько пользовался, а изъ Французовъ къ одному Дидерошу, цошому что сей последній самъ смеялся надъ недостатками Французской Драмы и старался противодъйствовать ся неестественности и манерносши. Вліяніе Дидероша сильнъе оказалось въ Лессинговыхъ драмахъ, нежели въ Кришикъ. Но глубокомысліемъ, остроуміемъ, ученостью и врожденнымъ чувствомъ къ искусству, Лессингъ превосходилъ всъхъ своихъ иноземныхъ современниковъ, дъйсшвовавшихъ на одномъ съ нимъ поприщъ. Не смотря на мо, что великій Критикъ приготовиль много матеріяловъ для будущей теоріи Поэзіи (\*\*), самъ онъ не

<sup>(\*)</sup> Какъ на пр. оптъ Авгусіпа Шлегеля въ его лекціяхъ о драмашическомъ искуссіпав.

<sup>(\*\*)</sup> Слова Гердера въ стапът о Лессингъ: «Безспорио, это есть самвя связная, испинно философская шеорія, (онъ разумъентъ разсужденіе Лессингово о Басят), какая інолько со вревенъ Арвешошеля была нашесана о какомъ нибудь родъ По-

посятнулъ на создание нолимо колекса и не чувсивоваль въ себъ къ шому силы. Весьма спирого и насминливо нападаешъ онъ на особенную наклонносны своихъ соощечественниковъ къ систематическимъ киигамъ и на стирасть ихъ изъ общихъ началъ создавать умоэрительныя шеоріи, не изучая нисколько явленій искусства.

«Спиремленіе по однимъ общимъ понятіямъ брединь объ искусствъ, говоришъ онъ, можетъ вести только къ пустиякамъ, которые рано или поздно, къ нашему же спыду, находятъ опровержение въ произведенияхъ искусства (\*).»

взін, и какъ бы желапіельно было, чтобъ Лессингь, изложивпій Теорію Басни, потомъ Припчи, Трагедін и Комедін въсвоей Драмапаургін, опредълняцій въ своемъ Лаокоомъ граняцы Поззін и образовательныхъ искусствъ, могъ сдълапівтоже для всехъ родовъ Поззін и искусства вообще. Можентъ быть, пройдуть еще стольтія, прежде нежели споль обширныя дарованія, и основательныя свъдънія такъ счасиливо соединятіся въ одномъ человъкъ съ философскимъ духомъ, остроуміемъ и изящнымъ выраженіемъ, какъ соединились они въ Лессингъ. » стран. 598. 2 Т. Zerstr. Blätter.

<sup>(\*)</sup> Laokoon oder über die Grenzen der Mahlerey und Poesie. Von Gotthold Ephraim Lessing. Dritte Auflage. Berlin. 1805. страм. 219. Bloss aus allgemeinen Begriffen über die Kunst vernünfteln, kann zu Grillen verführen, die man über lang oder kurz, zu seiner Beschämung, in den Werken der Kunst widerlegt findet. Еще въ Предисловін къ Лаокоову, сніран. VII, Лессингъ говоришь: «Въ систематическихъ кингахъ мы Нъмцы вообще не имъемъ недостатка. Тайну: изъ двухъ принятиыхъ словообъясненій вывести въ прекрасивниемъ порядкъ все, что мы ин захопнить, мы разумъемъ лучше всякой другой націн. Баумгартенъ признавался въ тюмъ, что онъ большею частно примъровъ въ своей Эстетикъ обязанъ Гесперову лексикону. Хотя мон сужденія не такъ связны, какъ Баумгартеновы, но за тю примъры мон болье отзываются истючниками.»

И такъ, не посятая на создание теоріи еще невозможной, Лессинтъ обраниль прямое вниманіе на современные вопросы въ искусствь и началь противодъйснівовать его недостапкамъ, которыхъ было два главныхъ, коренныхъ, какъ мы видъли, а именно: 1) смъщеніе родовъ и видовъ искусства, особенно Живописи и Поэзіи, 2) господство Французскаго вкуса, преимущественно въ Драмъ, которая владычествовала надъ другими родами Поэзіи. Первому недостатку Лессингъ противопоставилъ свое сочиненіе: Лаокоонъ или о предълахъ Живописи и Поэзіи; второму: Драматургію. Взглянемъ подробнъе на оба сочиненія, объемлющія всю славу Лессинга, какъ перваго Критика Германіи.

Лаокоонъ есшь сочиненіе, по внышней формъ, неконченное, писанное афористически, безъ всякой наружной системы, какъ самъ Авторъ въ этомъ сознается (\*), но за то съ единствомъ внутреннято воззрънія. Главная цъль его выражена самимъ заглавіемъ: положить предълы двумъ искусствамъ, Живописи и Поэзіи, которыхъ смътеніе рождало безвкусіе и произвело въ первой страсть къ аллегоріи, во второй страсть къ описаніямъ.

«Первый, кшо сравниль Живопись съ Поэзією, говоришь Лессингь, быль человькъ шонкаго чувсива, кошорый ощь объихъ искуссивъ приняль на себя схожее

<sup>(\*) «</sup>Происхожденіе эптаха опірывкова случайно: они наросли болае ва сладствіе монха чіпеній, нежели наза методическаго развитія всеобщиха начала. Это болае безпорядочныя матеріялы для книги, нежели книга. Но я льщу себя надеждою, чіпо и ва этома вида они не заслуживають пренебреженія. Ва систематическиха книгаха мы Намцы вообще не имаема недостіатика.» См. выше.

вивчанильніе. Виорей сиренилом проникнуннь виумрь зного удовольствія и онікрыль, чию око къ обоцкъ случалкъ происшекаеть изъ одного исшочника: красоты, интющей общія правила. Наконець, третій, размыщлявній о важности и распредъленіи витькъ общикъ правиль, замътиль, что нъкошорыя болье господствують въ Живописи, другія же болье въ Поэзіи... Первый быль любитель, вторей — философъ, третій — судія искусства.»

Лессингъ видимо ставитъ себя въ третью категорію — и отличаетъ стремленіе Критика отть Философа тъмъ, что первый, стараясь опредълить идею и назначеніе каждаго искусства порознь, стремится къ разъединенію оныхъ; второй же напротивъ, вникая въ общій источникъ художественныхъ наслажденій, силится привести искусства къ общему единству.

Задавъ себъ задачу и върный своему правилу идши не ошъ общихъ положеній, Лессингъ начинаешъ
свое изслъдованіе съ самаго часшнаго примъра. Сужденіе Винкельмана о Лаокоонъ осшановило его вниманіе, особенно же причина, почему художникъ не
предсшавилъ Лаокоона кричащимъ. Винкельманъ видишъ ее въ шомъ величіи духа, кошорымъ ваяшель
хошълъ покрышь непріяшныя физическія мученія.
Лессингъ, напрошивъ, выводишъ эшо изъ значенія и
способовъ пласшическаго искуссива. Примърами изъ
Поэзіи онъ доказываешъ, чшо у Грековъ кричашь
въ сшраданіи не счишалось непозволеннымъ и прошивнымъ духу геройсшва: Филокшешъ Софокла, герои
Гомеровы, шошъ же Лаокоонъ у Виргилія эшо свидъшельсшвующъ. И шакъ не правсшвенную причину,

а эсптеническую находинть Лессинть въ нюмъ, почему не кричинъ Ласкоонъ крикъ въ Пласинивъ безобразенъ, а первое условіе древняго искуссива еснь красона, конторой подчинялось выраженіе. Понюму яросшь и опічаяніе были внъ ваяшельнаго искуссива древнихъ, жонторые никогда не предсизвляли Фурій. Гитвъ переходилъ у михъ въ строгую важность, какъ на пр. въ лицъ Юпитера. Тиманоъ, въ навъстиной своей каршинъ: жершвоприношеніе Ифигеніи, изобразилъ Агамемнона закрышымъ не по какой иной причинъ, какъ потому, что у древнихъ условію красоты подчинялось всякое выраженіе.

Описюда Лессингъ переходингъ къ самымъ способамъ образоващельныхъ искусствъ, и изъ нихъ выводинъ шъже слъдсшвія. У Ваянеля во владънія одна минутпа: потому надобно осторожно ее выбрать. У Поэзіи напрошивъ минунть много. Поэзія моженть эаставинь кричать Лаокоона, потому что она и предъидущимъ и послъдующимъ описаніемъ моженъ **шакие и изгладишь непріяшносшь эпого впечані** явнія: въ ея средстивахъ представинь Лаокоова паперіоптонъ, благочестивынь жреномъ, нажнымъ родишелемъ. У Ваянія нашъ шакихъ средспівъ. Къ шому же искуссиво не должно доводинъ впечанъвнія, производимаго на насъ ето нівореніемъ, до самой крайносии: надобно оставить чио нибудь на отгадку фаниами, для будущаго. Если Лаокоовъ закричить въ мраморъ, что же въ такомъ случав останется для фантазія? Вошъ почему древніе любили предсшавлинь или следстве взрыма сперасни или предшесшвугощее ей. Чтобы еще болье вникнуть въ различествов подробно Филокшета и виданть въ немъ сливное изображение спірадающаго человъка съ геросить. Эпизодически сравниваенть омъ Филокшета съ гладіанторомъ и описюда выводинть различіе шеангра онть арены. Филокшеть долженъ и можеть кричаты: гладіанторъ—изить. Теангръ возбуждаеть состраданіе, человъческое чувство; арена, напрошивъ, уничножаеть его. Гладіаторскія эрванща были одною изъ важныхъ причинъ, почему у Римлянъ не было шеатра. Но Филоктеть, хомя внушалъ состраданіе, однако не могъ разнячнінь, разнъжніть сердца: ибо въ немъ жалобы человъка, а дъйствія героя.

Излагая афориспически, хошя всегда върный главной задачь сочиненія, Лессингъ приводинть доказаписльства гому, что художники рабопали группу Лаокоона послъ Виргилія, а не Виргилій списываль съ ваз группы. При этомъ много находится превосходныхъ часшныхъ замъчаний, изъ кошорыхъ ясиве сщановянися общія начала искусства: на пр. о шомъ, почему нашь одежды на Лаокоома и повязки жреца на чель его, погда какъ по сану сего лица и не эремени, въ колюрое совершилось собышие, ему слъдовало нившь одежду. Если бы художникъ ооблюль въ эпомъ случав пребованія приличія, що онъ пожергивоваль бы красопіами искусства: идея спираданій физическихъ, выраженняя въ обнаженномъ плала Лаокоона, не нашла бы формы; повязка закрыла бы чело, а на чель главное выражение. Не застнавивъ кричать Лаокоона, художникъ принесъ выражение въ жершву красошъ; лишно его жреческихъ одежаъ, онь пожерпиоваль ей же приличень. «Прасопіа еснь

высиме назначение искуссива. Нужда изобръла одежды: межуссиму чио за дъло до нужды? »

Овивлекциись сначала нъкошорыми эпизодами, Лессингь пошомъ сосредошочивается болье и болье въ главной задачь своего сочиненія. Онъ приводишъ митьнія Англичанъ, особливо Спенса, кошорый уинверждаль, чио правилемъ для живописи поэппической должна бышь Живопись насполцая; что всякую каривину поэтическую надобно перенести на полению, для нюго чиобы испышаны: хоронга ли она (\*)<sup>2</sup> Лессингъ совершенно пронивъ этого мизия. Для шого, чшобы болье разкими примърами предсшавищь различіе между Живописью и Поэзіею, Лессингь приводинъ сочинение Келюса: Tableaux tirés de l'Iliade, гдь высшавлены предчешы для Живописца, выбранные изъ Иліяды. Лессингъ нападаенть и на Келюся за що, что онъ какъ Спенсъ, не ностигая различия Живописи опть Поэзін, пробнымъ камнемъ поэта полагаешъ годность его описаній для каршинъ живописца. Изъ многихъ разишельныхъ примъровъ, приводимыхъ Лессингомъ изъ Гомера, я укажу на два особенно, изъ конторыхъ онъ выводингь опредълсий границь мого и другаго искусства. Боги пирующих на Олимпъ: богапльні предменть для живописна! Но у Гомера вся каршина объемленися ченнырымя симками. Пандаръ сшрвляенть изъ лука: здясь ничего нвивъ для живописца, а между пітьмъ Гомеръ умъль мавлечь онислода одно изъ превосходивищикъ онисаний, уловивъ спихами всв минупы Пандарова дъйсивія въ

<sup>(\*)</sup> У насъ шакже было это митне о повъркъ картинъ поэтическихъ живописью, во время тосподства Французской школы.



стирогой последовантельностии. Опискода общее заключеніе: Поэзія представляенть въ продолженім времени; Живопись же дъйсивуенть въ просирансивъ, и выбираенть одну извъсшную минушу: понтому предмены первой должны сладованы другь за другомы: это суть дъйствія (Handlungen-Gegenstände nach einander); предмены Живописи напропивъ должны находишься другь воаль друга: это сущь твла (Körper-Gegenstände neben einander). — Исшину эшого общаго заключенія о предвлахъ объякъ искуснівъ Лессингь доказываенть множесиномъ примъровъ изъ Гомера, компорый всъ свои описания превращаенть въ описанія дъйствій, совершійощихся во времени, и саныя швла описываенть дейсшвіяни. Хочешть ли Гомеръ изобразинъ намъ колесницу Юноны?—Геба собираетъ ее при нашихъ глазахъ; — одежду Агаменнова? Поэшъ засшавищъ Агамемнона одъващься передъ нами; — скипетиръ его? — онъ разскажетъ его преисхождение и всю историо; корабль?--онъ нарисуенть полную каршину его прівзда или оппильниія, а въ прошивномъ случав означинъ его однимъ крашкимъ эпишешомъ. Такъ описание всякаго предмета, въ проспранствъ существующаго, оживляется Поэппонъ, будучи перенесено въ дъйсшвіе, соверщающесся во времени, — и это естественно: потому чито при вычисленіи часшей и признаковъ вещи, мы неряемся и не можемъ обнять цълаго. Ръчь имъенть средсива описывань предменны въ пространсивъ, во въ шакомъ описаніи теряется ея Поэзія:

«Ибо сонребываемость шты приходишь въ разногласіе съ послъдовашельностію ръчи, и при разръщеніи первой во вторую, хотя цьлое легче дълится на части, но за то конечное совокупленіе частей въ цілое становится необыкновенно трудно и часто невозможно. »—« Послідовательность времени есть область По-эта; пространство — область Живописца. »

Щить Ахилла въ Гомеръ съ перваго раза какъл будто противоръчитъ этому заключению, но нътъ. Гомеръ представилъ, какъ Ифестъ работаетъ сей щитъ и постепенно влагаетъ въ него всъ картины жизни. Щитъ Энея у Виргилія, напротивъ, есть отибка противъ правила, и потому Виргиліево описаніе утомительно скучно (\*). Изображеніе тълесной красоты Лессингъ предоставляетъ одной Живописи и приводитъ въ примъръ Гомера, который никогда не вдается въ описаніе женскаго лица, и выводя Елену, изображаетъ красоту ея дъйствіемъ, которое производитъ она на старцевъ Трои. На Аріоста нападаетъ Лессингъ за описаніе лица Альцины: въ Поэтъ видно вліяніе современныхъ живописцевъ Италіи.

Сочиненіе Лессинга осшалось недокончаннымъ. Онъ пригошовилъ много машеріяловъ для вшорой его часши, — и въ заключищельномъ ошрывкъ дополненія выражаешся у него афорисшическимъ резульшашомъ главная мысль всего шруда, какъ видно изъ слъдующихъ словъ:

<sup>(\*)</sup> Глубокомысленное правило Лессинга къ сожалънию забышо въ нашей современной Поэзін, кошорая ошличается такою особенною охопою вдаваться въ утномительныя описанія предметовъ, заключающихся въ пространствъ. Лессингъ, еще въ то время, нападаль на этгу страсть къ описаніямъ, которая теперь дошда до крайней стрепени.

«Я уппверждаю, что птолько то можеть быть назначениеть искусства, къ чему оно одно способно, а не то, что другія искусства могуть исполнить также корощо, если не лучше. Есть у Плутарха сравненіе, которое эту мысль очень хорощо объясняеть. Кто, говорить онъ, хочеть ключемъ рубить дерево, а топоромъ отворять двери, тоть не столько портить оба орудія, сколько лишаеть себя пользы оть ихъ употребленія.

«Судія искусства обязань имѣть въ виду не одну возможность, но и назначеніе искусства. Не все, что искусство можеть, должно оно дѣлать. Только потому, что мы забыли это правило, наши искусства стали сложнье и труднье, и за то потеряли въ дѣйствіи (\*).«

Вошъ и первая и послъдняя мысль Лессингова Лаокоона.

Излагая главное содержаніе, я не могъ обнять многихъ прекрасныхъ эпизодическихъ мыслей, разсьянныхъ по всему сочиненію, надъ коимъ, по выраженію Гердера, три Музы трудились: Муза Философіи, Поэзіи и Искусства вообще. Гердеръ свидътельствуетъ также, что Лессингъ имълъ намъреніе простереть подобный взглядъ и на прочія искусства, и опредълить нхъ границы между собою (\*\*). Должно сожальть вмъсть съ нимъ, что

<sup>(\*)</sup> стран. 508.

<sup>(\*\*)</sup> Zerstreute Blätter. 2. m. cmpan. 415. Von einer Stelle Winkelmanns ging er aus, über Caylus, Spence, und weiter fort, jetzt nur einige Grenzen der Poesie und Mahlerey auszuzeichnen, mit der Zeit aber diesen Gang über die Grenzen anderer Künste zu vollenden. Er hat ihn nicht vollendet; und wer wirds an seiner Stelle? Laokoon steht wie em philosophisches Kunstwerk da, das der Künstler mit Fleiss unvollführt gelassen, damit man sich erinnere, dass man ihn nicht mehr habe.

великій Кришикъ не исполнилъ этого намвренія, потому что въ этомъ заключается главная задача частной теоріи искусствъ, до сихъ поръ остающаяся въ подробностяхъ своихъ неразрышенною.

Перейденъ къ Драматургіи.

Въ 1767 году, открылся театръ въ Гамбургъ. Лессингу предложено было руководствовать критически исполнение предпріящія. Съ этою цълью онъ началъ издавать свою Драматургію. Здъсь представился ему удобнъйшій случай объявинь войну Французскому вкусу, кошорый черезъ Драму господствоваль во всей Европъ и пустиль, корни даже и въ Германіи. Вольшеръ, самовласшвуя литерантурно изъ своего Фернейскаго замка, конечно не имъль и понятія о томь, что въ тоже самое время, въ Гамбургъ, существовалъ шургъ, который издъвался надъ его трагедіями, уничножалъ славу Французскаго неапра и гоповиль преобразованіе вкуса во всей Европъ (\*). Разборами Семирамиды (\*\*), Заиры (\*\*\*), Меропы (\*\*\*\*)

<sup>(\*)</sup> Любопышно прочесиь собсивенных слова Лессинга, по случаю разбора Корнелевой Родогуны. «По воле шанисшвенной судьбы, кошорую имеющь каке сочинейя, шаке и люди, Родогуна Корнеля, более сша леше, почишалась каке во Францін, шаке и во всей Европе, величайшим образцовым произведеніем величайшаго шрагическаго Поэша. Можеше ли вековое изумленіе не имещь никакого основанія? Где же у людей были глаза и чувсшва? Уже ли се 1644 года по 1767, только Гамбургскому Драматурау предоставлено было заминшить плини ве солиць и созвиздіє низвести на степень метеоро? » 1-й щ. стран. 253.

<sup>(\*\*)</sup> I-й m. стран. 85—95.

<sup>(\*\*\*)</sup> I-й m. спіран. 116—152.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> І-й пі, стран. 284—400.

Вольшера, исполненными многихъ глубокихъ замъчаній о Драмъ, и наконецъ остроумно-колкимъ и ъдкимъ разборомъ Родогуны Корнеля (\*), Лессингъ даль нъсколько рышишельныхъ сраженій драмашическимъ Поэтамъ Франціи, и сильною сатирою преследуя въ своихъ соотечественникахъ духъ галломаніи (\*\*), способствоваль къ пробужденію въ нихъ національнаго духа. Онъ доказываль Вольшеру, безъ его въдома, что подражанія его Шекспиру въ Семирамидъ и Заиръ сушь шолько искаженія созданій Британскаго генія; что привидъніе въ Семирамидъ есшь нельпосшь въ драмашическомъ искуссшвь; что Оросманъ его есть каррикатура Отелло. Грозно нападалъ Лессингъ на этикетъ Французскихъ трагедій и на соблюденіе условныхъ приличій (\*\*\*), которыя мъщають истинь и свободному развитию чувствъ естественныхъ. Особенно возставалъ онъ прошивъ суепности и пицеславія Французскаго, въ которыхъ видълъ главную причину того, почему Французы выводящь однь важныя лица въ трагедіяхъ (\*\*\*\*). Онъ преследовалъ и шеапгральные ихъ

<sup>(\*)</sup> I-й m. стран. 2**29**—255.

<sup>(\*\*)</sup> Т. І. спран. 144,253,254. Т. ІІ. спран. 54,55,370.

<sup>(\*\*\*)</sup> Т. П. стран. 55. «Если пышность и этикетъ превращаютъ людей въ машны, то задача Поэта, изъ этъхъ машинъ снова сдълать людей.» стран. 126. Также противъ бон-тона и свътокихъ утончевностей.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Т. І. спіран. 109. Это говорить Лессингь по случаю мівщанской пірагедін, котторую защищаєть, основываясь на томъ, что люди, близкіе намъ по состоянію, болье возбуждають въ насъ участія, нежели люди сословія высціаго. «Имена героевь и Князей могушъ придать блескъ и величіе драмъ, но онь не содъйствують къ трогащельному. Не-

обычаи, особенно обычай вызывать автора, послъ новой Драмы (\*). Скромно сознаваясь въ томъ, что Германцы не имъютъ еще театра, Лессингъ торжественно объявлялъ, что и Французы не имъютъ его—и главною виновницею тому ставилъ суетность и гордость Французскую (\*\*).

счасния людей, обсиновительсива конторых ближе къ нашимъ собсивеннымъ, должны еситесивенно глубже проникапть намъ въ душу,—и если мы къ королямъ ощущаемъ соспіраданіе, що пошому только, чщо они люди, а не пошому чіпо короли.... Государсиво есщь понящіе слишкомъ опівлеченное для нашихъ чувсивованій.»— Отчужденіе Французовъ опіть мъщанской драмы приписываентъ лессингъ ихъ народному инщеславію: «Нація слишкомъ суешна, влюблена въ типпла и другія наружным пренмущесива; всъ, даже до простолюдина, хощящь водишься съ знашивыми, а подобныхъ себъ считають почин за дурное общесиво.» Т. І. стран. 111.

(\*) Замъчашельны эть слова Лоссинга: «Я не знаю, что страннъе въ эпгъхъ вызовахъ: дъшское-ан любопыпиство публика, нан суепная угоданность Поэта? Развъ думають, что Поэпть емоприпть не какъ другіе люди? И какъ слабо должно бынь впечаплавне, произведенное пізсою, когда въ ту же самую минушу нечего шакъ не желаюшъ, какъ видъщь передъ собою фигуру масшера? Истинно-образцовое произведенів, по мовму мильнію, такь наполняєть нась собою, сто мы за нимь забываемь творца и видимь вь немь не произведеніе отдлянаго существа, а всеобщей природы. Язычники не пошому ли поклонялись солнцу, что ущопая въ его великольнін, забывали подумань о его Созданель? Я думаю, чито настноящая причина, почему мы такъ мало достовърнаго знаемъ о лицв и обстоятельствать жизни Гомера, есть превосходство его произведений. Когда, изумленные, мы стоймъ передъ широкимъ и шумнымъ потокомъ, придешь ли намь въ мысль его источникь въ горахь?» - Эщо замечатиельное мести объясняетть намъ художественное чувсшво Намцевъ и причину того, почему они въ шеапра не вызывающъ Авнюра.

(\*\*) Т. II. спран. 218.

Лессингъ полагалъ, что всъхъ болъе вреда Французскому театру нанесъ Корнель своею теоріею Драмы, которая, будучи принята всею нацією за оракулъ, могла произвести полько одно голое, во-Теорія дяное, нептрагическое вещество. была, по мнънію Лессинга, искаженіемъ Аристотелева ученія, котторое Французскій Трагикъ криво перешолковаль, сшремясь въ немъ найши умъренныя и благопріяшныя шолкованія (quelque modération, quelque favorable interprétation, pour n'être pas obligé de condamner beaucoup de poëmes que nous avons vu réussir sur nos théatres) (\*). Лессингъ въ подробносши указываешъ на всъ намъненія, сдвланныя Корнеленъ въ теоріи Аристопеля (\*\*).

Самъ Л. не думалъ въ своей Драматургіи изложить полную теорію Драмы. Разбирая вопросъ о слитіи всеобщаго съ частнымъ въ характерахъ Трагедіи, онъ отрекается отъ окончательнаго отвъта на оный и говоритъ:

«Я припоминаю здісь моимъ читателямъ, что этт листы не назначены къ тому, чтобы представить полную драматическую систему. Потому я не обязанъ разрішать всіхъ трудностей, которыя предлагаю. Мои мысли могуть быть и не связаны между собою, могуть казаться и противорічащими другь другу: лишь бы только оні были мыслями, и возбуждали мысли въ другихъ. Здісь я иміно въ виду разсіять только Fermenta cognitionis.»

<sup>(\*)</sup> T. II. стран. 220.

<sup>(&</sup>quot;") Тамъ же, спран. 221-256.

Основаніемъ для шеоріи Лессинга служить Аристиошель, передъ кошорымъ онъ благоговьйно преклоняенть кольна, какъ передъ создащелемъ шеоріи Драмы.

«Правила Аристопеля, говорить онъ, расчитаны всъ на самое высшее дъйствие Трагедии (\*). - «Если мнъ не чуждо существо драматического искусства, то въ эшомъ убъждаюсь я шолько шънъ, чио признаю его совершенно шакъ, какъ Аристошель, извлекшій оное изъ безчисленныхъ образцевъ Греческой сцены... Нисколько не колеблюсь признашься (еслибы даже въ эшть просвъщенныя времена и подвергли меня за то осмъянію), что я считаю Піштику Аристопеля шакимъ же соверщеннымъ произведеніемъ, какъ элеменшы Эвклидовы. Основанія Греческаго теоретика также истинны и върны, шолько не шакже легко поняшны, какъ книга Геометра, и потому болье подвержены кривому толкованію. Особенно во всемъ, чио насаешся до Трагедін, я берусь несомитино доказать, что она не меженть отступить на лать опть Аристопислевой мърки, не удалясь съ шемъ вмесше опть своего совершененна (\*\*).

Принявъ такимъ образомъ теорио Ариспотеля за основание, Лессингъ объяснилъ въ немъ многія мъста съ точки зрънія, совершенно новой, и въ этомъ отношеніи ни одинъ изъ Нъмцевъ не оказалъ столько услугъ Аристотелеву ученію, какъ Лессингъ: ибо онъ освободилъ его оттъ ложныхъ западныхъ толкованій и поставилъ въ настоящемъ свътъ. Сюда же относятися многія мъста изъ Драматургіи, какъ

<sup>(\*)</sup> Т. II. спран. 220.

<sup>(\*\*)</sup> Тамъ же, спиран. 512 н 375.

на пр. объ опиношенія Поэзів къ Исторія (\*), о прагическихъ происшествіяхъ, и о спихіяхъ, образующихъ прагическое дъйствіе (\*\*), объясненіе страха и состраданія, на коихъ основана теорія трагедів по ученію Арисшошеля, выводъ ошсюда драмашической разговорной формы, и опредъление того, что Ар. разумълъ подъ очищеніемъ страстей (\*\*\*), объясненіе мъста въ Пінтикъ касапіельно отношенія историка въ Поэту и характеровъ Трагедіи и Комедін (\*\*\*\*). Лессингь, какъ Германскій эклекшикъ, приводишъ иногда мнънія и новыхъ теоретиковъ, изъ Французовъ Дидероша (\*\*\*\*), изъ Англичанъ особенно Гурда (\*\*\*\*\*), но ръдко съ ними во всемъ соглашаешся. — Всюду, гдв Лессингъ самъ ошъ себя вдается въ разръшение вопросовъ, касающихся драмашическаго искусства, въ немъ видно тоже направленіе, какое мы видели въ Лаокоонь, а именно опредълить границы между Драмою и другими родами Поэзіи. Такъ на пр. съ самаго начала, въ разборъ Олинда и Софроніи, Лессингъ, разсуждая о шомъ, что все въ Драмъ должно истекать изъ

<sup>(\*)</sup> Т. I. стран. 148-150.

<sup>(\*\*)</sup> Тамъ же, 292—309: ωεριωετεία (перемъна счастия), 'αναγνωρισμος (узнаніе) и ωαθος (страсть).

<sup>(\*\*\*)</sup> Т. П. спран. 172-202.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Т. П. 276-296. Хорошо бы было составить чэт всяхъ эштяхъ местъ совокупное толкование Лессинга къ Аристо-

<sup>(\*\*\*\*\*</sup> Тамъ же, спран. 263.

<sup>(\*\*\*\*\*\*\*)</sup> Тамъ же, спіран. 297—521. Лессингъ болѣе всего соглащается съ Гурдомъ. Замѣчательны всѣ мѣста, приводимыя имъ изъ Гурда, въ которомъ видѣнъ глубокомысленный теоретикъ.

еспеспвенныхъ причинъ, что чудесныхъ и внезапныхъ перемънъ въ дъйсшвующихъ лицахъ мы не допускаемъ, явно мъщишъ шъмъ на существенное отличіе Эпоса опть Драмы. Разбирая півсу, передвланную изъ Новой Элоизы, онъ порицаешъ такую передълку, не находя въ романъ Руссо ничего драманическаго. Повсюду видно доброе его стремленіе: опредълить область Драмы и границы. Хоття за полную шеорію оной Лессингъ не берешся, но изъ ръшенія многихъ часшныхъ драматическихъ вопросовъ, мы гораздо лучше постигаемъ духъ Драмы, нежели чишая иную шеорію, выведенную изъ одного оппвлеченнаго начала. Какъ превосходно, напримъръ, ръшаетъ онъ вопросъ о возможности привидънія на сценъ и говоришъ за Гамлеша Шекспирова противъ Вольшеровой Самирамиды! Какъ глубоко вникаешъ въ другой вопросъ о шомъ: можешъ ли харакшеръ Христіянина быть драматическимь? — Разръщеніе шакихъ-то частныхъ вопросовъ болъе ведетъ къ уразумьнію того, что есть Драма, нежели всь теорешическія опредъленія. Въ эшомъ ошношеніи, сочиненіе Лессинга берепть большое преимущество надъ сочинениемъ Августа Шлегеля, не смотря на то, что сей послъдній объявляеть больщое притязаніе на глубину своей теоріи и на способность восходить до идеи искусства, подразумъвая подъ эптъмъ, что его Кришика выше Лессинговой (\*). Драмашическій

<sup>(\*) 2-</sup>K T. Vorlesungen über dramatische Kunst. cmpan. 83. Seine scharfsinnig zergliedernde Kritik schwerlich möchte ausreichen, um sich zur Idee einer wahrhaft genialischen Kunstschöpfung zu erschwingen.

Поэнть и образующійся судія Поэзін гораздо болье извлекунть пользы изъ Дранантургін Лессинга, нежели изъ чшеній Августа Шлегеля.

На обоихъ пушяхъ своего сшремленія Лессингь доснінгъ своей цъли: произведенія Германской Лишерашуры это свидътельствуютъ. Положены были новые предълы между родами искусства и Поэзів; господство Французскаго вкуса со временъ Драматургін прекратилось въ Германіи, и ясныя понятів о Драмъ олицетворились скоро въ произведеніяхъ Гёте и Шиллера.

## Гврдвръ.

Винкельманъ и Лессингъ пригошовили явленіе Гердера (\*), кошорый много воспользовался ихъ классическими шрудами и прибавилъ къ нимъ новые. Въ Германій не пресъкалось шакимъ образомъ племя мужей классическаго дъйствованія, и скипешръ Кришики переходилъ изъ рукъ въ руки Въ лишерашурно-поэшическомъ развишіи сей сшраны особенно поражаюшь насъ два явленія. Во первыхъ, видимъ мы, чшо кришическая сила въ міръ словесномъ болье и болье переходишъ въ производишельную и наконецъ въ нее совершенно прешворяешся; во вшорыхъ замъчаемъ, чшо горизоншъ Кришики и Поэзіи сшановишся при явленіи каждаго новаго дъйсшвовашеля обширнье и общирные, и мало по малу обнимаешъ всъ въка, всъ часши міра и народы.

<sup>(\*)</sup> Гердеръ род. въ 1744-ум. въ 1805.

Первому явленію доказашельство: Лессингь, Гердеръ и Гёте, въ ихъ послъдовательномъ развити, эшь шри сшепени Германскаго генія, кошорый бысигро восходиль ошь Кришики къ шворчеству. Въ Лессингъ берешъ верхъ элементъ критическій надъ шворческимъ: если Лессингъ, особенно подъ конецъ своего поприща, и достигаеть изкоторой степени шворчества, то тымь онь обязань, по его же собспвенному сознанію, Криппикв. Гердеръ занимаешъ средину между Криппикомъ и Поэтомъ, уступая въ обоихъ случаяхъ пальму первенсива и шому и другому. Элеменшъ кришическій являешся въ немъ, въ видъ сильнаго, огромнаго, всеобъемлющаго чувства къ Поэзін всьхъ въковъ и народовъ, въ многообразныхъ ея родахъ и видахъ, и въ желаніи усвоишь ее себъ и Германіи: это чувство побъждаеть въ немъ шворческую самодъяшельносшь, кошорая могла въ немъ выразишься полько, какъ въ превосходномъ переводчикъ. Наконецъ въ Гёгле, элементъ творческій торжествуєть самобышно, но на всъхъ своихъ произведеніяхъ носипть классическій добрый опппечашокъ воспишанія кришическаго.

Второе явленіе Литературы Германской: болъе и болъе развивающуюся поэтическую универсальность, свидътельствують также всь ея главные представители. Во всъхъ Поэтахъ Германіи, съ самаго начала, уже проглядываеть многосторонній эклектизмъ, выключая можеть быть одного Готиеда, который слишкомъ исключительно подвергался Французскому вліянію, за что и понесъ горькое презръніе от всъхъ своихъ соотечественниковъ. Прочіе Поэты и Литераторы Германіи XVIII и XIX

въка, болъе или менъе, соединяли въ себъ изученіе разнородныхъ липературъ. Менцель, какъ мы видъли, распредъляя писателей своего отечества по вліянію другихъ націй, часто весьма затрудняется и какъ будто самъ себъ противоръчить, относя одного и того же Поэта къ двумъ различнымъ маниямъ. Универсальный эклектизмъ, въ самомъ началъ, былъ главною господствующею чертою Германской Липературы во всъхъ ея дъйствователяхъ, а въ главныхъ представителяхъ онъ достигъ высшей степени развития.

Винкельманъ, какъ я сказалъ, предсизавилъ первый примъръ Германскаго самоопверженія: онъ чувствомъ и мыслію жиль въ древнень нірь; его второе оттечество была Италія и вторая родина залы Ваттикана, - н какъ піосковаль онъ по этой новой опічизнъ, когда возвращился въ первую, въ Германію, и увидълъ ея гошическую наружность! Лессингъ, не менве Винкельмана, былъ способенъ понимать и чувствовать древнее искусство; кромъ того онъ обнималъ и новое, хошя изучиль его не съ шакою подробносшью. Онъ могъ уже совивстишь въ душть своей впечашльнія Софокла и Шекспира. Но при этпомъ Лессингъ умълъ спасти свою напіональность: критическій духъ его, строго раздълявшій всъ частности, содвиствоваль ему въ этомъ Не смотря на то, что онъ защищалъ Аристопеля, формы и духъ его драмашической Поэзіи были національны. Лессингъ, первый, соединиль въ себъ универсальный эклекшизмъ съ Германскить началомъ; но спихія древняя въ его вещественномъ запась, въ его знаніяхъ, изобиловала надъ новою.

Гердеръ, наконецъ, предспавляенть уже высшую спепень универсальнаго эклектизма въ Поэзіи, но являющагося въ сознаніи Философа и въ чувствъ человъка, а не въ силъ творческой: ибо послъдняя, крайняя ступень его, предоставлена была Гёте.

Гердеръ быль, болъе нежели Германецъ: ибо въ немъ Германецъ возвелъ свою національность на высшую сшепень человъчества, съ которой онъ могъ сочувсивованть встмъ народамъ жившимъ и живущимъ и отовеюду собирать все человъческое. Къ чести Германіи должно сказать, что только въ этой странъ многосторонней, безпристрастной, мыслію своею обращенной ко встить народамъ, могло воспишанных эщо всемірное, всечеловическое, всеобъемлющее чувство, котторое олицентворилось въ первомъ гуманистъ Германіи и Европы — Гердеръ. Современные Нъмецкіе криппики говоряпть о немъ, что онъ смотрълъ на все человъчество, какъ на огромную арфу Великаго Художника; каждый народъ казался ему налаженною сптруною сей исполинской арфы, и Гердеръ обнимадъ всемірную гармонію ед разнообразныхъ звуковъ.

Навсегда великою и безсмершною останется мысль его Философіи Исторіи: собрать многоразличныя чертны народовъ, чтобы составить изъ нихъ общую физіогномію человъчества. Эта мысль, разумъется, не могла быть исполнена и долго не будетъ: ибо исполненіе оной есть дъло всъхъ людей: но вся книга Гердера есть намысль на эту мысль, намыкъ, который должно назвать заслугою передъ человъчествомъ. Чего Гердеръ не могъ сдълать по всъмъ отраслямъ дъятельности у всъхъ народовъ, що онъ началъ самъ исполнять покрайней

жакъ сему искусству суждено было предшествовать во всемъ образовании человъческомъ, такъ суждено же ему начать и то соединение всъхъ народовъ, во имя человъчества, которое приведетъ ихъ къ выстему, неразрывному союзу, имъющему окончательно совершиться отъ Религи?

Производительное и криппическое стремление Гердера выражало мысль главной его книги. Гердеръ обнималь Востокъ, міръ Греческо-Римскій и ново-Европейскій во всьхъ народахъ. Его неистощимые переводы или крипическія стапын свидыпельствуюнть спо универсальность. Здась находимъ изучение Еврейской Поэзін, Санскришской, Кишайской и Персидско-Арабской, переводы изъ Пиндара, Греческой Антологіи, Одъ и Эпистоль Горація, Сатиръ Персія, Басень Федра. Гердеръ, первый, познакомилъ Нъмцевъ съ Оссіаномъ и Испанскимъ Цидомъ. Мы должны сожальнь, чно ошь него не осшалось намь еще большаго числа переводовъ, потому что если Германія и изобиловала множествомъ върныхъ и точныхъ переводчиковъ слово въ слово, то ръдкій изъ нихъ владълъ шакимъ шеплымъ поэпическимъ чувсивомъ при изученіи Поэзін другаго народа, какъ Гердеръ.

Особенно выразилась поэтическая универсальность Гердера въ Лирической Поэзіи, какъ Поэзіи чувства, къ которой онъ, по своему характеру, имълъ преимущественное призваніе. Онъ-то собраль эттв Голоса народовъ (Stimmen der Völker) (\*), въ которыхъ

<sup>(\*) 1778.</sup> 

откликались ему изсни изъ Индіи, Персіи, Аравіи, Скандинавіи, Шопіландіи, Англін, Испаніи, изъ Финнскаго и наконецъ нашего Славянскаго міра, кошорый также не укрылся опть Германскаго гуманиста, все обнимавшаго своимъ тувствомъ.

Гердеръ оставилъ много сочиненій въ теоретическомъ и криппическомъ опношеніяхъ; но ни въ одномъ изъ нихъ не выразилъ полнаго своего стремленія, какъ Лессингъ въ Лаокоонъ и Драматургіи. Занимая непостоянное мъсто между Поэтомъ и Критикомъ, онъ какъ будто не могь собраться во едино и предапиься глубокому философскому иследованию. Даже когда онъ и хошълъ предавашься сему послъднему, то безирерывно отвлекался от него поэтическимъ чувспвомъ, и начавши говорить какъ Философъ, кончалъ какъ Поэшъ вдохновенною импровизаціей. Въ сочиненів своемъ о Шекспиръ, Гердеръ, въ шинуту добродушнаго сознанія, самъ себя называетъ Рапсодистомъ (\*) и такимъ названіемъ онъ выразилъ совершенно весь свой харакшеръ какъ Кришика. Это вдохновенный Платоновъ Іонъ, но Іонъ не одного Гомера, а Поэзін всего человъчества.

Гердеръ, какъ Лессингъ, оставилъ много матеріяловъ для Эстепики вообще, для Теоріи и Исторіи Повзіи; (\*\*) но равно какъ и Лессингъ, не посягнулъ

<sup>(\*)</sup> Von Deutscher Art unb Kunst. Einige fliegende Blätter. Hamburg, 1775. Shakespear. Стран. 92. Man lasse mich als Ausleger und Rhapsodisten fortfahren.

<sup>(\*\*)</sup> Хорошо бы было извлечь изъ сочинений Гердера мысли его о Повзін развыхъ народовъ, шакъ какъ Данцъ сдъдаль этпо въ опиношении къ мизніямъ его о древнемъ некусствъ, и издалъ особымъ сочинениемъ подъ заглавиемъ: Joh. Gottfrid von Her-

на созданіе полной шеоріи. Еще рышищельные, чымь его предшественникъ, Гердеръ враждовалъ прошивъ вськъ унозришельныхъ шеорій изящнаго, которыя начинали уже при немъ появлящься. Особенно же возсшаль онь на Канша и посвящиль излое сочиненіе, подъ заглавіенъ: Kalligone, въ трехъ частяхъ (\*), на опроверженіе всей теоріи изящнаго и искусства, кошорую Каншъ изложилъ въ своей Кришикъ Разсудка (Kritik des Urtheilskraft). Здъсь разбираенть Гердеръ подробно Кантово опредъление изящнаго по кашегоріямъ, пр. е. по качесшву, количесшву, ошношенію и образности; (\*\*) — преслъдуенть немилосердо его формализмъ, и нереводя все опредъленіе на языкъ обыкновенный, просто находить въ немъ безсмыс, ищу. Онъ говоришъ, что чувство безъ предмета и слъд. понятія о предметь быть не можеть въ природъ человъческой; что не возбуждающее въ насъ участія (интереса) не можеть намь нравиться; чшо находишь прекраснымъ що, что нравишся вообще, значишъ приковывать эстетическое суждение

ders Ansichten des klassischen Alterthums. Nach dessen Ideen geordnete Auszüge aus seinen Schriften mit Zusätzen aus dessen Munde, Erläuterungen, Anmerkungen und einem Register, von Danz. 2 тома. Лейнцягъ. 1205. Одниъ современный Нъмецкій Критинкъ думаетъ, что соединвыти Гердеровы сочиненія о Поэзін разныхъ народовъ, можнобъ было составить Исторію Повзін лучтую по воззрѣнію, нежели Неторія Словесностти Фр. Шлегеля.

<sup>(\*)</sup> Kalligone, von Herder. 5 Theile. Leipzig. 1800.

<sup>(\*\*)</sup> Припоминаю здась опредаление изящнаго по Канту: «Прекрасно то, что правится безъ всякаго интереса, безъ понятия, вообще, цалесообразно, но безъ представления цали, и необходимо.»

къ мнънію большинства и сдъд толпы, а потому значить унижать его. Такъ Гердеръ переводить всъ техническіе термины Кантовой Философіи на обыкновенное значеніе, и во всъхъ находить безсмысліе и злоупотребленіе словъ. Нравственный гуманисть преслъдоваль еще Кёнигсбергскаго Философа за то, что онъ отдъляль доброе от изящнаго и утверждаль, что наслажденіе добрымь не изящно (\*). Разобравим подробно Кантово опредъленіе красоты, Гердеръ восклицаєть:

«Какъ могла явишься въ міръ подобная Философія, исполненная пустыхъ предположеній? Какъ произошла она? Ничто не можетъ быть ясить. Содержаніе и порядокъ кришическихъ произведеній дають намъ знать объ этомъ.

«Крипики чистаго и практическаго ума были написаны. По ихъ системъ, для чувствъ не осталось никакихъ
предметовъ, кромъ опълеченныхъ созерцаній пространства и времени («трансцендентальная Эстетика»); для
разума ничего болье какъ пустые отдълы кашегорій,
сами въ себъ не имъющіе значенія, но составляющіе форму человъческаго разума («трансцендентальная Аналивика»); наконецъ, на долю ума, который вовсе пребывалъ безъ закона, остались только «паралогизмы, Тетика и Антишентика, и выдуманный идеаль, » которые
всъ самихъ себя уничножаютъ (\*\*). Такимъ образомъ
открылась великая пустота, въ которой всъ формы
понящій, идей и даже идеала, должны были на въки обозначищься.

<sup>(\*)</sup> См. прим. на стран. 228.

<sup>(&</sup>quot;) Гердеръ смъешся надъ терминологією Канта.

«Но Философъ чувствоваль радость и горе: кудаже дърапъся съ ними? Къ областии понятий онъ не принадлежали; ни съ какимъ изъ чисипыхъ фантпазмовъ Философа они не имъли ничего общаго и не могли, коши бы въ самой въчносии, найши съ ними связь. «Кришическипрансценденшальный разумъ имъешъ совершенно иныя заняшія: ему недосугь замьчашь пріяшносшь или непріяшность чувственныхъ предметовъ; онъ не доходить ни до какого чувства; и никакое чувство не досягаенть его; въчно нечанивенть от свои формы на ничемъ, на проспранспивь и времени. «Крипически-прансценденшальный умъ » ниветь шакже другое назначение: ему некогда располагань наблюденія разума; какъ ловчій Оріонъ, онъ преслідуенть Все, за преділами міра. Кудаже діваннься съ гореми и радостью? Философа касающся онъ щолько въ той степени, какъ онъ объ нихъ разсуждаенть; по этому, чувствование можно поставить на мъсто сужденія. И шакъ да будешь: «1) Чувствованіе и сужденіе одно и тоже. 2) Но сужденія вкуса о прекрасномъ должны бышь безъ всякихъ понящій. 3) Эспешическія сужденія вкуса касаюшся формъ, а не предмешовъ. 4) Цълесообразное въ сужденіяхъ вкуса являеться безъ представленія цъли. 5) Сужденіе вкуса совершенно независимо ошъ понящія соверіненспіва....»

Здась Гердеръ высчинываешъ вса Каниовы постулаты, или положенія касающіяся Эспістики, и заключаець:

«Не нужно доказывань, что эта пустая, сухая, пагубиая теорія, эта Криппика безъ всякой Криппики, никогда не явилась бы, если бы въ Авторъ было хотя нъкоторое степенное изученіе прекраснаго, какъ въ предметахъ, такъ и въ ощущеніяхъ.»

Во второй части Каллигоны, разбирая раздъленіе искусствъ по Канту и опредъленіе каждаго изъ

нить въ часимости, Гердеръ допазывания, что Он-

Замъчательная борьба Гердера съ Кантомъ, есть борьба эмпирика съ умозрителемъ, борьба самобытнаго пачала Науки съ Философіею, которая все хочетъ подчинить себъ, часто пренебрегая подробностями явленій.

Гердерова Каллигона не есшь одно шолько полемическое сочинение: въ немъ находишся множество машерияловъ для шой эмпирической Эстепики, для Эстепики не одного искуссива, но и природы, объ которой шеперь мечтающъ Крипкики Германи.

Изъ прочихъ сочиненій Гердера, относящихся къ нашему предмету, особенно замъчательны: его Критическая Смъсь (Kritische Wälder) (\*), и въ ней разборъ Лессингова Лаокоона, гдъ Гердеръ защищаетъ готическія пъсни Бардовъ и нравы варваровъ съвера противъ Грекоманіи Лессинга; сочиненіе о Гомеръ и Эпосъ (\*\*), гдъ много прекрасныхъ намъковъ на теорію первоначальнаго райсодическаго Эпоса; теорія Лирической Поэзіи (\*\*\*), полныйшее изъ теоретическихъ сочиненій Гердера, содержащее много мыслей, позднъе вошедшихъ въ Нъмецкія Эстепи-

<sup>(\*)</sup> Такъ переводинъ Гердеръ Лапинское: Sylvae.

<sup>(\*\*)</sup> Herder's Sämmtliche Werks. 1850. T. 10. Homer ein Günstling der Zeitz-Homer und das Epos.-T. 18. Epopöe.

<sup>(\*\*\*)</sup> T. 30. Die Lyra. Von der Natur und Wirkung der lyrischen Diehtkunst. Taxz oupensassenz Cepnepz Anguny: der vollendete Ausdrusk der Empfindung oder Anschauung im höchsten Wohlklange der Sprache.

ки, — и наконенъ сочинение о Шексинръ (\*), въ кошоромъ Гердеръ препрасно объяснилъ оппличе его драмы оптъ драмы Софокла и указалъ необходимость происхожденія той и другой изъ потребностей жизни, и равныя права на классическое иъсто въ Теоріи Поэзів.

## MHAJEPS.

Ошть Гердера мы могли бы примъе нерейши къ Геше, главному предсивавищелю универсальности поэтической въ шворчеснива, ппакъ какъ Гердеръ былъ предсигавищелемъ оной въ Крипикъ. Но мы должны еще сказать о Шиллеръ, и это здъсь будетъ совершенно у мъста, потому что Шиллерово направленіе, образуя прошивоположность съ направленіемъ Гёте, шъмъ ярче выставить намъ характеръ сего последняго.

Шиллеръ, своимъ поэшическимъ поприщемъ, предспіавляенть намъ замъчашельный примъръ шого, какъ въ Германіи, Геній самый необузданный, съ врожденнымъ чувствомъ независимости и отичужденія правилъ, мало по малу покоряется теоріи, даже дълается ся жершвою и образуется наконецъ клас-

<sup>(\*)</sup> Art und Kunst. 1775. «О Аристопель! восклицаетть Гердерь,—если бы ты явился, ны гомерязироваль бы новаго Софокла! ты сочиниль бы для него особую теорию, котторой и теперь до сихъ перь не создали его сообречественники, Гомь и Гурдь, Попе и Джонсоны в сигран. 99. Вь этомъ же пламенновъ панегирика Инекспиру, Гердерь возстаетть и противъ Французской Трагеди, котторую называетть куклой Греческаго театра.

тическимъ художникомъ. Всв драманическія пізсы Ніналера свидъшельсківующть анту посиепенность обузданія шаланніа бурнаго, какъ замъшилъ еще Авгусить Шлегель въ своихъ чисніяхъ (\*). Геше и Шиллеръ, оба, начали свое поэшическое поприще смъльнъ замысломъ: силью одного генія и вдохновеніенъ віворческимъ создань Германскую Поэзію, водъ накотпорышь нашпісмы генія Диглін—Шекспира. Замыселъ Гетве явился прежде: вию былъ драмапическій эскизъ: Гець фонъ Берлихиность. Шиллеръ предприняль шоже въ свеихъ Разбойникахъ. Но въ Рёме и прежде замъщна уже была какая-тю воздержность, моженть бышь заключанцаяся въ природномъ его темперанення: Въ Шиллеръ же, свобода шаланива явилась во всей ел дикоспив.

Начании одинаково сивло, оба Повика Германіи омирились пошомь, устунивь духу націи, котторая уже была воспипана крипническими пирудами Винкельмана, Лессинга и Гердера. Оба вступили въ наколу; но здвсь разопились они по двумъ разнымъ нуплявъ, мотторые раздъляли Германію и котторые нами уже пройдены въ нашемъ изслъдованіи. Этта ляз шути, какъ мы уже знаемъ, были: умозрительный, путь Философіи, и эмпирическій, нупь Криники и маученія самыхъ произведеній искусства. Шиллеръ предпочель первый и пропель черезъ неколу Философовъ, избравши путеводителеть Канніа. Гете вышель изъ школы чисто-эмпирической. Первый хотталь опить идея дойти: до формы, оттъ

Stranger and Carlot A M.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> T. 5. cmpaw. 408.

шеоріи до правиники; впіорый схваннялся прямо за форму, за опышть, изучаль явленія и производиль по нимъ. Подъ конецъ, оба великіє Позича Германіи встрышились, сощлись, и поияли другь друга, но Шиллеръ вышеривль горькую, внушреннюю борьбу съ саминь собою; въ немъ недоспило силы, и онъ не довершиль своего поприща, канъ довершиль его Гётие. Теперь ясно оправдывается мое намърсию, почену, изсладовавъ пушь философскій и кріншическій въ Германской Теоріи Поэзін, въ заключеніе, я выставляю Шиллера и Гётие: перваго какъ воспинанника Философіи, впюраго какъ воспинанника Кришики Германской.

Въ исторіи драматическихъ произведеній Шиллера и въ его письмахъ находимъ мы этту поучишельную повысть внутренней борьбы Поэща съ Теорениковъ. Первыя его произведения носили дикую печать необузданности: Разбойники, Коеврство и Любовь, и Фізско. Донг Карлось служить переходомъ къ спилю болве правильному и воздержному, За птыть последоваль долгій перерывь въ драманической дъяшельности Шиллера. Онъ изучалъ прилежно древнихъ и предался Исторіи и Философін. Особенно, Критика Разсудка, изданная Кантомъ, привлекла его внимание. Положенія Кантовы Шиллеръ началъ применяни къ нокуссиву. Въ этно время врочель онъ и Півшику Арисшошеля, и нашель, что она не опівсиненть геній какъ онь дуиаль, а напрошивь укрвиляемы ого (\*). Тогда же

<sup>(\*)</sup> Schiller's sämmtliche Werke, T. I. 1827. Nachrichten von Schiller's Leben. cmpan, 54.

завыслиль онь Валленишейна, произведене, надъ которымъ трудился нъсколько льть и во время созданія коего произошель въ Шиллеръ внутренній переворопть. Письма его, относящіяся къ этому времени, особенно занимащельны. Вотть что онъ говорицть въ одномъ изъ нихъ, писанномъ тогда, какъ онъ началъ трудиться надъ Валленттейномъ.

\_ «Только въ искусства чувствую я мон силы; въ шеорін же я вачно мучусь съ началами: здась я просшо дилепшаншъ. Но для пользы исполненія я охошно философствую и надъ теорією. Критика должна теперь сама вознаградишь иеня за шошь вредь, кошорый она мить причинила. А въ самомъ дълъ, она повредила мить много, ибо ужь въ шеченін насколькихъ лашь я не нахожу въ себъ шой смълосии, шого живаго жара, кошорые во мнъ были прежде, нежели зналъ я какое нибудь правило. Я шеперь вижу сами себя, когда творю и созидаю; я разсматриваю игру своего одушевленія, и вообразительная сила дийствуеть во жив уже не такь свободно съ тихъ поръ, какъ узнала, сто при ней есть свидътели. Но если дойду до того, что воздержность художесивенная перейденть въ мою природу, и буденть какъ воспишание въ человъкъ благовосимпанномъ, пюгда фаншазія моя возвращить свою-прежнюю свободу и не надожинъ себъ никакихъ границъ кромъ добровольныхъ (\*).»

Въ это время своей внутренней борьбы, Шиллеръ познакомился съ Гете. Любопьитны выписки изъ его имсемъ, въ конторыхъ онъ разсказываетъ объ этомъ знакомствъ, равно и о перемънахъ, въ немъ самомъ происшедшихъ.

<sup>(\*)</sup> Id. сигран. 36 и 57.

«Много мы разсуждали съ Гёше объ искуссивъ и его шеоріи, и сообщили другь другу главныя иден, до которыхъ мы дошли по путали совершенно различными. Между нашими мыслами встрытилось неожиданное созласіе, которое было тъми занимательное, что дийствительно произошло от точек зринія совершенно противных. Каждый изъ насъ могь сообщить другому що, чего ему недоставало и въ замънъ получить отъ него. Съ того времени, разстанныя иден приняли корень въ Гёте, и онъ чувствуетъ шепёрь потребность примкнуться ко мнъ, и витестъ со иною продолжать путь, который до сихъ поръ онъ совершаль одинъ, безъ одобренія. Я радуюсь очень шакому плодовитому для меня размъну мыслей (\*).»

Изъ послъднихъ словъ мы видимъ какъ будіпо большее вліяніе Шиллера на Гете, въ началъ ихъ знакомства: скоро замъщимъ обращное. Когда въ 1796 году Шиллеръ принялся сцова за прерваннаго Валленищейна, онъ писалъ:

«Я вижу, чию я шеперь на веська доброй дорогь, конорую долженъ шолько продолжащь, чшобы произвесть что нибудь хорошее. Это уже иного, и во всиковъ случат гораздо болте, нежели сколько въ этиомъ дълт и могъ предполагать о себт (\*\*).»

«Удивинельно, какь много реальнаго приносять съ собою прибывающіе годы, какь много во мнь, мало по малу, развили постоянное обхожденіе съ Гёте и изученіе древнихь, которыхь я началь узнавать только послы Карлоса. Правда, сто путь, теперь много избранный, ведеть меня въ область Гёте, и что мнь съ нимь при-

Digitized by Google

and in our and place has

<sup>(\*)</sup> Id. cmpan. 41.

<sup>(\*\*)</sup> Id. сптран. 47.

дется поливранных силами; и то стрие, что соли него л потерлю. Но шакъ какъ у меня осщаенся еще мос собственное, чего онъ никогда не досшигненъ, то преимущество его не повреднить мив и моему произведеню... Въ мои бодрыя минущы я ласкаю себя надеждою, что насъ не подчинять другь другу, но сопричтуть къ одному высшему идеальному роду, какъ два различные вида (\*).»

«Все еще, несчастное произведение (Валлентшейнъ) лежинъ передо мною безъ конца. Ни одна изъ моихъ прежнихъ драмъ не имъетъ столько цъли и формы, какъ Валленштейнъ, но я теперъ слишкомъ опредъленно знаю, чего хочу и что я долженъ дълатъ, и потому работта не можетъ быть мнъ легка (\*\*).»

«Выключая два лица, къ конпорынъ приковываентъ меия сплонность (\*\*\*), всё прочія, а особенно главный
харавнеръ я практую съ одною чистою любовью художника, и обещаю тебе, что они отть того не будунть хуже. Но для такого чисто объективного дълонія
потребно мнё было и есть общирное и плягостное изученіе источниковъ: ибо я долженъ быль извлечь действіе и характеры изъ ихъ времени, местности и общей связи проистествій: это не столько было бы
мнё нужно, если бы я могъ собственнымъ опытомъ
ознакомиться съ людьми и делами такого рода. Въ иснючникахъ Исторіи я ищу ограниченія моимъ идеямъ,
и уверенъ, что историческое меня не унизить или не
лишить силы. Имъ оживятся мои лица и действія; оду-

<sup>(\*)</sup> Спран. 48 и 49.

<sup>(\*\*)</sup> Спиран. 49.

<sup>(\*\*\*)</sup> Върояпию, Максъ и Текла, въ кошорыхъ выразилась още субъекцияная, лирическая спорона Шиллера.

шевнить же ихъ ша сила, коморую я и премде обнаруживаль и безъ кошорой я и не задумаль бы шакого предпріяшія (\*).»

Долго еще и послъ не кончался шрудъ Шиллера, и вошъ какое сознание мы пошомъ чищаемъ въ письмъ его:

«Вы не должны удивляться, если я теперь полагаю гораздо большее разстояніе и большую прошивоположность между наукою и искусствомъ, нежели какъ это было тому за нъсколько льть. Вся моя дъятельность обратилась теперь прямо на исполненіе; ежедневно узнаю опытомъ, какъ мало Поэте можеть подвинуть себя вы исполненіи посредствомы всеобщихы хистыхы понятій, и вы этомы расположеніи духа я иногда до того становлюсь противникомы Философіи, что радъ бы отдать все, что я самъ и другіе знаємъ изъ элементарной Эспенини, за одно какое нибудь эмпирическое преимущество, за одинъ мастерской пріемъ художнить ва (\*\*).»

Валленшиейнъ, начащый въ 1792 году, явился только въ 1799-мъ: щакъ долго длилась внутренияя борьба Шиллера, которой следы ярко видны на этомъ произведеніи, особенно для насъ замъчательномъ. Но за то последующія его драмы быстро являлись одна за другою: Марія Стюартъ (1800), Дъва Орлеанская (1801), Мессинская Невъста (1803) и Вильгельмъ Тель (1804), высшее произведеніе Шиллера по мнънію Гёте, гдъ художвикъ, прошедшій путь очищенія, явился полнымъ властелиномъ своего дъла и достигъ желанной объективности.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Crupan. 51.

<sup>(\*\*)</sup> Стран. 56.

Но силы Щиллера не вынесли борьбы внутренней, и онъ скоро кончиль жизнь свою (\*).

Бюграфія Шиллера какъ Поэта и галлерея писемъ, мною выставленныхъ, есть самый поучительный приивръ для молодаго современнаго художника.

Всв шеорешическія сочиненія Шиллера ошносяшся къ философскому періоду его жизни, съ коттораго онъ началъ свое преобразование (1792—1796). (\*\*) Онъ самъ объявляенть, чино основаниемъ для его Философскихъ изслъдованій объ искусствъ служила сисинема Канипа (\*\*\*). Будучи върнымъ ея носледователемъ, Шиллеръ старался приложитъ ея начала къ теоріи искусства. Важивищее сочиненіе его по этпому предненту сушь Письма объ эстетическомъ воспитаніи, гдв Шиллерь хотвль, кажется, соединишь иническое учение Фихше съ эсшешическимъ ученіємъ Канша. Основавшись на шомъ, чио прекрасное связуенть вы человька два прошивоположным состоянія: чувство и мышленіе, Шиллеръ заключиль, чипо посредсивомъ красошы чувсивенный человыкъ моженть возвращинным къ мыниленію, а духовный къ міру чувственному, и вывель опісюда, что эстеши-

<sup>·· (\*)</sup> Шиллеръ род. въ-1759, умеръ въ 1805; ··

<sup>(\*\*)</sup> Ueber den Grund des Vergnügens an tragischen Gegenständen (1792).—Ueber die Tragische Kunst (1792).—Ueber Anmuth und Würde (1795).—Ueber das Pathetische (1795).—Ueber die ästhetische Brziehung des Menschen (1795).—Ueber naïve und sentimentalische Dichtung (1795).—Ueber das Erhabene (1796).

<sup>(\*\*\*)</sup> Be necessare of a sememerectore socurinarie one rosopemes:

Zwar will ich linen nicht verbergen, dass es grösstentheils Kantische Grundsätze sind, auf denen die nachfolgenden Behauptungen ruhen werden....

ческимъ воспишаниемъ, объемлющимъ всъ духовным силы человъка, должно заключинься полное его образование. Въ заключение, Шиллеръ мечшаенъ о какомъ-що эсшещическомъ государствъ, коморое для него есть идеалъ жизни человъческой. Более влодонворны для художника и криника мысли Шиллера объ отношение Поэта къ въку (\*), въ коморыхъ блистательно является правственный харакиверъ сего Поэта воли по преимущеетву, воспитаннаго въ

<sup>(\*)</sup> Эшехъ метстей не теч не ветинстви иза соливени Щиччевъ Т. 18. спіран. 59. «Художникъ копід и оснь сывъ времени, но горе ему, если онъ буденть въ шо же время его пишомцемъ или еще баловнемъ. Благодъщельное божеению да отпорвепть младенца во время отъ груди мантери, да воскормитить его млекомъ лучшаго въка, и дасивъ ему соэръща модъ дальнымъ Греческимъ небомъ. Когда возмужаенть онъ, шогда нускай возвращится, какъ чуждый ликъ, въ свое стольтие; но не съ півмъ чіпобы обрадованть своимъ появленісмъ, а спіраціно, какъ сънъ Аганемнона, съ цълио очищения. Машерияля возьметъ онъ у насшоящаго, но форму у благородитишаго времени, даже за его предълами, въ безусловно-неизмвилемомъ единствъ своего существа. Здъсь, изъ чистаго воира его демонеческой природы, бысить для него источника прасопы, недосягаемый порчв покольній и въковь, которые глубоко подъ нимъ клубяпіся мрачными водоворопіами.» — Спіран. 42 и 45. «Живи съ швоимъ въкомъ, но не будь его созданіемъ; сошвори современникамъ то, въ чемъ они нуждаются, а не тю, что хвалять.... Изгони производъ, легкомысліе, гру-, босшь изъ ихъ удовольсцівій, - и шы непримъщно изгониць оные нев поступковь ихъ и мыслей. Какими бы пры ин намель ихъ, окружай ихъ формами благородными, великими, генівльными, ограждай со всехъ стюронъ сумволами превосходнаго до шахъ поръ, покамъсшъ; призракъ превзойденъ существенносшь, искуссиво природу.» — Эшть масша объясняющъ правспівенное воззраніе Шиллера на искуссиво и его собсивенное художественное стремление, Не это ли разумыль оны подъ нменемъ своей собственности, оппличая себя оппр. Генне?

эмогь опионения смонческим ученовь Фихине. Эштепть же вопрось объ опношения искусства къ врансивенносми прекрасно разръщаенть Шиллеръ въ своенъ разсуждения Объ основной причинъ удовольствія в тразических предметажь. Здась она доказываенть, чию свебодное наслажденіе, произведимое искусственъ, основараения совершенно на нравсписнинкъ условият, чио вси правсивенная природа человька находишен при эпгонъ въ двисивит Шиллеръ принъвленть сіе возарвніе къ Драмв. Въ разсуждени своемъ: о наизной и сентиментальной Поээн, онъ сперенился опредвлины различе Поэзін древней и новой, полагая харакшеръ первой въ наивномъ, а впюрой въ сеншименшальномъ. Здъсь разсвяно много мыслей, поздные вошедшихъ въ Намецкія теоріи (\*).

## Гётв.

Гение (\*\*), воспинанникъ школы криническей, а не философской, содъйснивоваль самъ къ шому, какъ мы видъли, чшобы дашь Шиллеру що объекшивное направленіе, кошораго шворецъ Гена былъ первымъ предсшавишелемъ въ своемъ въкъ. Онъ думалъ, чшо Философія вредила Поэзіи Шиллера, и сожалълъ о напрасныхъ его забошахъ ощдълищь Поэзію наивъмую опиъ фенациненцальной: эню свидъщельствующъ

<sup>· (&</sup>quot;) На прим. мысль, чино въ произведениять древнихъ восподствуенть форма, въ произведениять невыхъ идел.

<sup>(&</sup>quot;) Гёте род эк-1740 году, умерь эк-185%

намъ Экерманъ въ сарахъ: Запискалъ (\*). У него ме находинъ мы и одъдующее побопъщиное сознаще Гёне «Мой въкъ, говорилъ опъ опъличалоя весь субъекцивнымъ направленіемъ и и маходился совершенно одинокъ въ моемъ объекцивномъ спіремленіи (\*\*)»

Такое сигремленіе Гепте обозначилось въ пристальновъ изученін пропаведеній природы и искуссима. Вошъ почему онъ всегда быль пронивникомъ облосоовческихъ інеорій и рано, съ самой юносини, какъ сознаснися онъ самъ, подвергся вліянію Винкельмана и Лессинга, давшихъ объекцининое направленіе наукъ искуссива въ Германіи (\*\*\*). Въ немногихъ пісоремическихъ и кри-

(\*\*\*) Id. стран. 219. » Dass Lessing, Winckelmann und Kant älter waren als ich, und die beyden ersteren auf meine Jugend, ber leintere auf mein Alter wirkte, war für mich won grosser Besleutung. » — Стран. 225. Мы говорили потомъ, разсказываеттъ Экерманъ, объ шеорешикахъ, которые силапися опилечениями опредълениями выразиты существо Поэзи и Поэта, и не могутъ придпи къ ясному резумъщину. — Чито тутъ имерто опредълатый сказалъ Гёне. Жиное чущетво состояний и способность ихъ выражань образують повта. »

<sup>(\*)</sup> Gespräche mit Goethe, von Eckermann. Т. І. спіран. 88. « Я убъждень, чню вылосовское направленіе Шаллера повреднаю его Поэзін: нбо них дошель онъ до шого, чню ндею посцавних выше природы, даже уничножиль сію послѣднюю. » — «Груспіно вспомнить, какъ этого человъка съ необыкновенными дарованіями мучили видосовскія изслѣдованія, ни на что ему не годныя. Гумбольнів показываль миз письма, коннорыя Шиллерь писаль къ вему въ несчаспіное время свонкъ умозрѣній. Изъ викъ видно, какъ онъ добровольно безноконль себя півмъ, чтобы опідѣлить сентименціальную Повійо опіть нанвной. Но онъ не могъ для первой найти почвы, и это приводило его въ неописанное смущеніе. Какъ будмю бы сентимовтивльная Повзія можеть быть безь какого нибудь манвнаго основанія, изъ котораго она и выроспаснюю. (\*\*) Ід. стран. 147.

нических опантыхи, меторам оставиль Гене относинельно из нашему предменну, видло, что любимого мыслію его теорія была основная мысль Лессингова Лаокоона, разграниченіе искусствъ во всяхъ родахъ его. Вотъ что говорить онъ въ своемъ Введеніи къ Пропилеямъ:

«Одинъ изъ главныхъ признаковъ упадка въ искуссивъ еспь сиъпеніе различныхъ его родовъ.

«Искуссива сами, равно и ихъ роды, родсивенны между собою; онъ имъюпъ нъкошорую склонность сближаться другъ съ другомъ и перяпься другъ во другъ; но въ шомъ-що и состояпъ обязанность, заслуга и достоинство истиннаго художника, что онъ умъетъ устранять оптъ другихъ шотъ отдълъ искусства, въ которомъ самъ производитъ, основывать всякое искусство и родъ его на самомъ себъ и какъ можно болъе его изолировать.»

«Эщо правило опиносипися какъ до общаго въ искуссивъ, шакъ и до часиныть видовъ его. Ваящель долженъ иначе думашь и чувсивовань нежели живописецъ, и разнымъ образомъ идпи къ дълу, когда онъ хочешъ произвесщь полувынуклое шъло или круглое.... (\*).»

Вопть еще замъчашельныя слова Гёше изъ его критики на книгу Зульцера, (\*\*) свидъщельствующія тоже стремленіе:

«Мы удивляемся шому, что авторъ не послъдоваль ниши, которую провели Лессингъ и Гердеръ и которая опредъляеть границы и потребности каждаго искусства отдъльно. Послъ того какъ господа ковачи теорій (die Herren Theorienschmiede) перетрясли всъ наблюденія надъ Поэзією, Живописью и Ваяніемъ, въ одномъ горш-

<sup>(\*)</sup> Goethe's Werke, 1850, T. 32. спиран. 20 и 21,

<sup>(\*\*)</sup> Т. 55. справ. 6. н. 7.

ит, пора бы исперь быле споль их опинуда винунь и распредълить для наидаго испуссива поревнь; особсино же основанія, принадлежащія Валийо и Живописи. Но для сего пощребна Психологія, кошорую слідуєнь еще изобрісти и для созданія кощорой, можешь бышь, всякой годь собираеннся по каміно опыша.»

Вопъ теоретическія мивнія Гепте, въ конхъ ярко обозначается направление криппической школы, его воспитавшей. Чего Гете желаль от Теорін, чего онъ самъ исполнишь не могъ наукою, що совершилъ на дълъ: ибо во всъхъ его произведеніяхъ роды и виды Поэзіи возвращающих къ ихъ первоначальному ппишическому значению даже до національной особенности, свойсшвенной каждому изъ нихъ. Эмпирическая Кринника и эклемпинамъ Германскій, основанные Лессингомъ и доведенные Гердеромъ до универсальносии, принесли свой окончаниельный плодъ въ шворениять Геше. То чито въ Гердерв было однить полько сознаніемъ Крипінка и сочувствіемъ поэта-переводчика, въ Гете достигло творчества и преврапилось въ собственность Германской нація. Поэны всего міра, вськъ въковъ и спіранъ, участвовали черезъ Германію въ воспипаніи Гёппе, — и пошому галлерея его произведеній, вмыцающих в славу и гордость его отечества, представляетъ Пантеонъ всемірной Поэзін, кошорый возможенъ быль шолько въ спранъ эклекпизма (\*).

<sup>(\*)</sup> Собственныя слова Гёте изъ Записокъ Экермана: «Я многимъ обязанъ Грекамъ и Французанъ, многимъ Шекспиру, Стерну, Голдсмитту; но не въ эпъхъ однихъ испочникахъ и червалъ: было бы слишкомъ долго ихъ высчитыванъ.»

Учасние Гомера видно въ создании Ахиллеиды, Германа и Доротен; вліяніе Трагиковъ Греческихъ опіразилось на Ифигеніи въ Тавридъ и особенно на первой половинь Елены; Аристофанъ ожиль въ Птицахъ; печапть Шекспира означилась ярко на Гёцть и Эгмонть; Французская Трагедія воспитала Торквато Тассо и Евгению (die natürliche Tochter); изщанская Драма — явилась въ Клавиго, Стелль и Великомъ-Кофть; Арабско-Персидскій Востокъ благоухаеть въ Диванть; Англійскій семейный Романъ далъ чершы Вильгельму Мейстеру и Wahlverwandschaften; Руссо внушиль Вертера и Dichtung und Wahrheit. Фаустг предспавиль соединенное вліяніе Испанской и Англійской драмы, подъ особымъ наишіемъ Германскаго духа въ содержанія. Елена, междудьйснівіе къ Фаусигу, совивсшила въ себв Поэзио древнюю и новую: это женскій Янусь, слитый изъ древней Гречанки и женщины ново-европейской Наконець въ Лирическихъ произведеніяхъ Гёше, еще болъе нежели гдъ нибудь, стекаются отголоски отъ Лиры всъхъ народовъ: здъсь оглашаешся величавая Ода Пиндара; адъсь Римскія Элегіи отпънваются эвуками Овидія и Тибулла; здъсь раздаются богатые риемою Сонеты Петрарки; Газель и Кассида плъняють въ Диванъ; Романсь Французскій, Баллада Рыцарская, Пъсня древне-Германская сливающъ свои голоса;--между ними блещетъ своею формою ярко отпоченная, пластическая Эпиграмма Греціи, и заставляєть задумашься мыслящая Поговорка сшарой Германіи. Здъсь каждый типъ цълъ и невредимъ, и каждый обозначенъ своимъ особымъ художественнымъ характеромъ. На произведеніяхъ Гёте можно изучить всемірную исторію Поэзін. Таковъ быль плодъ криническаго эклепизма Германін, когда онъ, созравнин, воспишаль пворческій Геній Гепіе.

Но спросяпть насъ: для чего же воздвигнупть сей изящный Паншеонъ всемірной Поэзіи? Имъешъ ли онъ значеніе въ жизни? Къ чему ведупть эшъ сокровища искусства? Мы отпвъчаемъ на сіи вопросы спихомъ самаго же Поэша:

> Ich singe, wie der Vogel singt, Der in den Zweigen wohnet.

Мы переводить сін слова на языкъ современнаго Философа: «искусство инвенть цвль само въ себъ.» Въ Германіи Шеллингь сказаль это въ наукъ: Гётне въ тоже время исполниль на двлъ. Для него искусство образуенть міръ высий, нежели природа, имъетъ свою самобытную истину и цвль (\*).

<sup>(\*)</sup> Эту мысль о самостолительной испина въ искусства Гётве развилъ очевидно въ своемъ маленькомъ разговоръ между зрищелемъ Теапіра и Адвокапіомъ художника, копторый переведенъ мною по Русски и напечаннана из одной иза кинжека Московскаго Въсшинка 1827 года: Ueber Wahrheit und Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke. (Т. 38. спран. 143). Здась онъ говоримъ: «Испинное въ искусствъ совершенно опънчно опъ исшиннаго въ природе, и художникъ никакъ не долженъ спіремишься къ тому, чтобы его произведение являлось произведеніемъ природы.»-«Совершенное произведеніе художественное, есшь произведение человъческого духа, и въ эшомъ смыслъ также произведение природы. » - Во введении къ Пропилениъ видна шаже самая мысль: «Исшинный законодашельный художникъ спіремипіся къ испіннъ искусспіва; чуждый закона, следующій слепому влеченію, стремнітся напрошивь къ естестівенной дейспівипельностин; первый возводить искусство на выощую списиень, впорый низводить его на инспиую.»

Вопросы, нами предложенные, раздающся шеперь и въ Германіи, котторая опть міра идеальнаго науки и искусства хоченть обращинься къ жизни, къ міру пракшическому. Ошсюда намъ можешъ объяснишися негодование паршіи прошивниковъ Геше, кошорыхъ главный предсшавищель есшь Менцель, первый криппикъ современной Германіи. Въ своей Филиппикъ прошивъ Гете, гдъ онъ унизилъ его на сшенень шаланша и лишилъ всъхъ почесшей, Менцель въ одномъ мъсшъ самъ добродушно высказалъ побудишельную причину его гоненія, приведя знакомое намъ мъсто изъ Платона, въ которомъ Философъ Греціи преслъдуенть перваго Поэша-ея воспишанеля. Ошношенія Гёте къ Германіи весьма сходны съ опиношеніями Гомера къ Греціи. — Искусство въ Германіи возведено ея великимъ Геніемъ на высшую сшепень независимосши опть жизни — и воздвигнущо не на почвъ Германской, а надъ нею, какъ облачный міръ, чуждый земнаго. Эшошъ міръ увлекаешъ въ мечшу идеальнаго Германца и при созерцаніи красошы засшавляешъ его забывашь о жизни. Менцелю досадно, что всемогущій Геній Германіи, владъвшій умами, не сдълалъ изъ Поэзіи орудіе какой нибудь полишической мысли; что его именемъ начался періодъ искусства (Kunstperiode), а не новый періодъ жизни для Германцевъ. Но Менцель, обвиняющій своихъ соошечесшвенниковъ въ подражании, самъ увлекаещся въ эшомъ случав вліяніемъ западныхъ Французскихъ мнъній и не умъешъ постигнуть назначенія своего оппечеспва: дъйспівовань въ идеальномъ міръ науки и искуссива, во благо всъхъ народовъ и человъковъ.

## Братья Шлегели.

Критическое направленіе, распространенное въ Германіи на изученіе всъхъ иностранныхъ липературъ, должно было принять болъе стройный и правильный порядокъ и подчиниться историческому развитію, особенно въ то время, когда уже много разсъянныхъ матеріяловъ было изготовлено и явилось достаточно для того, чтобы составить какое нибудь историческое цълое. Если бы всъ отрывки, написанные Гердеромъ, о Поэзіи разныхъ народовъ, соединить вмъстъ и подчинить хронологическому порядку, то можнобъ было составить довольно полную Исторію Поэзіи но воззрънію Гердера.

Браптья Шлегели дали окончательно историческое направленіе Критикъ. Но до нихъ еще Бутервекъ написалъ: Исторію Поэзіи и Краснортчія новыхъ народовъ Европы от начала XIII стольтія (\*). Однако не смотря на этотъ трудъ, превосходный въ чисто-эмпирическомъ отношеніи, не льзя дать мъста Бутервеку въ числъ замъчательныхъ критической Исторіи ново-европейской литературы. Бутервекъ, вмъщавшій въ себъ Философа, теоретика и историка Словесности, не былъ однако Критикомъ, что особенно будетъ свидътельствовать намъ его Частная Теорія Поэзіи. Причина не въ томъ ли, можетъ быть, что Бутервекъ не былъ самъ Поэтомъ?

<sup>(\*)</sup> Geschichte der Poesie und Beredsamkeit seit dem Ende der dreizehnten Jahrhunderts, von Friedrich Bouterwek. Göttingen. 1801-1819. 12 Theile.

Вонть почему я полагаю, что собственно бращья Шлегели дали критическому направлению Германіи стройную форму историческую, подъ вліяніємъ новой философской Теоріи, которое сильные обозначилось въ Августъ Шлегелъ. Это направленіе видимъ мы въ ихъ сочиненіяхъ, столько у насъ извъстныхъ: въ Чтеніяхъ объ Истории древней и новой Литературы, Фридриха Шлегеля, и въ Чтеніяхъ о Драматическомъ искусствъ, браща его Августа.

Одинъ изъ современныхъ кришиковъ Германіи называеть Шлегелей главными предсплавителями новой Романицической школы. Я не знаю, на какомъ основаніи. Это мижніе можно еще отнести къ Фридрику Шлегелю, который разсманіриваль Поэзію всьхъ народовъ, подъ сильнымъ вліяніемъ своего капполическаго мисшицизма, и даже въ древнихъ Поэшахъ, въ самомъ Гомеръ, воображалъ найши романицическое чувсшво любви, главную сшихію Поэзіи по его мнънію. Но что касается до Августа Шлегеля, то въ его сочиненіи не видно никакого исключинельнаго приспрастія къ романтической Поэзін, а напрошивъ тоже примирительное етремленіе, какое характеризовало Криппику Германіи со времени ся основашеля, Лессинга. Если же назвашь Авгусша Шлегеля представителемъ Романтизма въ Критикъ потому, что онъ преслъдовалъ классическое направленіе Французовъ, що въ пакомъ случав Лессингъ еще болье заслуживаеть сіе названіе, потому что гоненія его были гораздо сильные и дыйствительные для Германіи и пошому чшо онъ первый ихъ началь, шогда какъ Авгусшъ Шлегель едва ли не послъдній спютить въ рядахъ Германскихъ аншагонисповъ Франціи.

Я не буду останавливаться здась на разборъ сочиненія Фридриха Шлегеля, потому что имъль уже случай изложить объ немъ мои мысли (\*). Здась замьчу только, что Фр. Шлегель принадлежить къ числу тъхъ Критиковъ Германіи, которые всегда были въ раздоръ съ теоріями Нъмцевъ слишкомъ общими и безполезными для изученія искусства въ немъ самомъ. Въ Августъ Шлегель видно другое направленіе, болье благосклонное теоріи умозрительной.

Главная черша Чтеній о Драматическом искусстві и Литературів, какъ я сказаль, есшь начало примиренія между двумя мірами, древнимъ и новымъ. Это начало выдается съ первыхъ страниць книги, гдъ Августъ Шлегель излагаетъ великую распрю между Поэзіею древнихъ и новыхъ народовъ, и въ заключеніе, указавъ на цъль Германскихъ мыслителей примирить объ стороны (\*\*), самъ пристаетъ къ тому же и старается опредълить главное различіе между характеромъ древняго и характеромъ новаго искусства, полагая первый въ преизбытикъ элемента пластическаго, а второй въ господствъ элемента живописнаго, въ отношеніи

<sup>(&</sup>quot;) Исторія Поэзін. Т. І. стран. 81-85.

<sup>(\*\*)</sup> T. I. cmpas. 12. So ungefähr standen die Sachen immerfort, bis vor nicht langer Zeit einige, besonders Deutsche Denker versuchten, das Missverständniss zu schlichten, zugleich die Alten nach Gebühr zu ehren, und dennoch die davon gänzlich abweichende Eigenthümlichkeit der Neueren anzuerkennen.

къ формамъ искуссива; чию же касаемся до внушренняго духа, що окъ полагаемъ сіе опіличіе въ каракшеръ духовнаго спіремленія къ безконечной идеть въ Хрисшіянской Повзіи, и въ машеріяльномъ преобладаніи конечной формы въ Повзіи языческой. Всть эшть мысли сушь, по больщей части, резульнащъ прежнихъ эмпирическихъ изследованій, возведенныхъ Шеллингомъ и его последовашелями къ неконюрымъ общимъ сисшемащическимъ положеніямъ.— Сіе-що примиряющее начало или посредничествующую критику, говоря его же выраженіемъ, применяетъ Авг. Шлегель къ сужденію о драмъ новыхъ народовъ, предсшавляющей яркую прошивоположность съ драмою древнею (\*).

Что касается до теоріи Августа Шлегеля, то онъ не только отвергаетть теорію Французовь, какъ отвергли ее почти всъ Германцы, но и самую Пінтику Аристотеля признаетть заблужденіеть (\*\*). Нъсколько разъ упрекаетть онъ Лессинга въ томъ,

<sup>(\*)</sup> T. 3. cmpan. 11. Hier muss nun die vermittelnde Kritik eintreten, die vielleicht von einem Deutschen am besten ausgeübt werden kann, der weder in englischer noch in spanischer Nationalität befangen, aber einer wie der andern durch Neigung befreundet ist, und durch keine Eifersucht gehindert wird, das Grosse, was früher im Auslande geleistet worden, anzuerkennen.

<sup>(\*\*)</sup> Т. 2. спіран. 82. «Если Ариспопісль и въ Красноръчіи схвапінлъ піолько спіорону доспіунную разуму, безъ воображенія и чувспіва, и служащую одной визшней цъли: чіпо же спіраннаго, если онъ гораздо менъе проникъ въ піайну Поззіи, какъ искусспіва, копіорое опіть всякой иной цъли освобождаеніся кромъ своей безусловной: свободнымъ вымысломъ создавань прекрасное и предсивавлящь его въ словъ? »

чило слишкомъ ревностино защищалъ Аристотеля (\*), и думаенть, чино самая Крипика Лессинга успъвала шолько шамъ, гдъ излагала прошиворъчія разума въ произведеніяхъ, но никогда не могла досягнуть до идеи истинно геніяльнаго художественнаго создавія. Изъ древнихъ Шлегель слъдуенть ученію Плато- на (\*\*), котораго почитаетть излагатиелень истининаго ученія о красотть; изъ Философовъ Германскихъ — болъе всего Шеллингу и изсколько Канту въ его теоріи Высокаго, находящейся въ Крипикъ Разсудка.

Слъдуя умозришельнымъ шеоріямъ обоихъ Философовъ, А. Шлегель слишкомъ философски опредъляешъ идею Драмы и полагаешъ идеалъ шрагическаго въ борьбъ свободы съ необходимосшио (\*\*\*),

<sup>(\*)</sup> Т. І. сиран. 110 и 111. Т. И. сиран. 85. Wie, wenn aber Lessing mit seiner scharfsinnig zergliedernden Kritik gerade auf demselben Abwege (ш. e. wie Aristoteles) gewesen wäre? Diese Kritik ist vollkommen siegreich, wo sie die Widersprüche für den Verstand an Werken darlegt, die bloss mit dem Verstande zusammen gefugt sind. Вообще Шлегель слишкомъ неблагосклонно опізываенся объ Лессингъ и не воздаенть ему справедливосния.

<sup>(\*\*)</sup> Т. 2. стран. 85. «Если бы и долженъ былъ избрать себъ вождя между древними Филосовами, по безъ сомнанія, и избраль бы Платона, который обиялъ идею прекраснаго не посредствомъ анализа, что невозможно, а созерцающимъ одушевленіемъ, и въ сочиненіяхъ коего разсвяны повсюду зародыши испинияго искусствоученія,»

<sup>(\*\*\*)</sup> T. I. cmpan. 107. Innere Freiheit und äussere Nothwendigkeit, diess sind die beyden Pole der tragischen Welt. Iede dieser Ideen wird erst durch den Gegensatz der andern zur vollen Erscheinung gebracht.

идеаль же комическато въ совершенномъ согласти высшей природы съ живощною, какъ господсшвующимъ началомъ (\*). Сім философскія опредвленія, въ послъдствіи, не примънены къ самымъ факшамъ драманическаго искуссива, или другими словами, не олиценивораются въ разборъ произведеній. Пренебрегая анализирующею кришикою Лессинга, котторая строго разграничиваетть роды, Шлегель, при начальномъ опредъленіи драмалическаго, не счель за нужное вывести общее раздъление Поесии и опідълинь драматическій родъ от эпическаго и лирическаго, какъ изъ общихъ началъ шеоріи, шакъ и эмпирически посредсшвомъ сличенія примъровъ Не опредъливши себъ шеорешической задачи въ началь, А. Шлегель лишился единсина мысли и въ частиныхъ подробносимяхъ своего курса. Слишкомъ заботпливо излагаець онь содержание всъхъ прагедій Эсхила, Софокла и Эврипида, комедій Аристофана, піосъ Шексипра, даже безъ всякаго выбора и исключенія; но ни въ одномъ изложеніи, или покрайней мере, въ весьма редкихъ случаяхъ, раскрываешъ онъ драмашическую идею пізсы. Гораздо было бы полезнъе для художника и любишеля, если бы Кришикъ, ограничившись весьма немногими избранными произведеніями, подробиве изложиль ихъ содержаніе и раскрыль бы въ немъ всв элеменшы драмашиче-

<sup>(\*)</sup> T. I. cmpan. 276. Das scherzhafte Ideal besteht hingegen in der vollkommnen Harmonie und Eintracht der höhern Natur mit der thierischen, als des herrschenden Prinzips. Vernunft und Verstand werden als freywillige Sklavinnen der Sinne vorgestellt.

скіе. Такого изследованія Шлегель не произвель ръшишельно ни надъ какимъ образцемъ Драмы. Излагая Трагедін Эсхила, перваго Драмашика Грецін, слъдовало бы особенно указащь на первоначальное развише драмашической идеи и на оппличе ся опгъ эпической; но Шлегель въ одномъ шолько Промноев раскрываенть сію идею, и то потому, что здась уже она выдаенися слишкомъ явно, и въ самомъ дъйсшвін олицепворяется опредъленіе Трагедін, Шлегелю; въ прочихъ же Трагедіяхъ Эсхила, Крипикъ указываешъ на аллегорическое ихъ значеніе, опптадываенть религіозныя и полишическія мысли Трагика, на пр. въ Эвменидахъ и въ Персахъ, а художеспівенных идей не касается. Во всемъ видно, что Шлегель, находясь подъ вліяність умозрищельныхъ шеорій, болъе искаль философской нысли въ каждомъ произведении, ею плъндлся и не опплиея опть художественной. Весьма странно, что изъ Софокловыхъ пізсь менъе всяхъ нравитися Шлегелю Эдинъ Царь, тогда какъ сія Трагедія, по мнънію самихъ древнихъ, была высшимъ ихъ произведеніемъ. Въ Эдинъ же Колонейскомъ, Криппикъ увлекаетися религіознымъ смысломъ драмы, а не художественною идеей. Въ самомъ разборъ Шекспира, которато Шлегель изучаль соп атоге и даже съ пристрастіемъ доходившимъ до крайности, онъ весьма искусно обрисовываенть многіе харакшеры и раскрываенть идеи, въ нихъ содержащіяся, особенно на пр. харакшеръ Ошелло, но не вникаешъ въ драмашическіе элеменшы дъйсшвія, не указываешь даже на разносшь между драмою Шекспира и Софокла. Разборы Комедій еще слабве у Шлегеля, нежели

Трагедій. Онть не умъль постигнущь красопть Моліера. Такимъ образомъ, идел драмашическаго искусспіва мало у него развища эмпирически, не уяснена очевидностійю примъровъ, къ чему бы должно вести историческое изложеніе, — и по прочиненім всего курса, у васъ въ умъ не остаеніся нанечатальнною идея драмы. Всему этному причиною що, что Шлегель презиралъ аналитическую крипику Лессинга, и слишкомъ увлекался философскими идеями.

Лучшая часть сего курса, обрабощанная съ больнимъ пицаніемъ, если изложеніе древней Драмы, и въ ней особенно: объяснение устройства древней сцены и представленій, и новое возэртніе на Эвринида, котораго Трагедія поставлена въ настоящемъ свъщъ. Во второй части, оппличается превосходствомъ чтеніе о трехъ единствахъ: здъсь опредълено единство дъйствія Драмы, опровергнупът два прочія единспіва: мъста и времени, и доказано, что Аристошель никогда не предписываль ихъ въ видъ непреложныхъ правилъ. Должно замъшинь однако, что первоначальная честь опроверженія послъднихъ двухъ единствъ принадлежишъ Ажонсону и что еще Лессингъ намъкалъ на пю, чио у древнихъ нъиъ никакого опредъленнаго правила на счепть единства мъста (\*).

Что касается до характеристики Французскаго театра, Шлегель не нашелъ для него новой точки зръ-

<sup>(\*)</sup> I. mows Apamamyprin, empan. 552. Doch schon Corneille gab diesem Gesetze, von dem sich ohnedies kein ausdrückliches Gebot bey den Alten findet, die weitere Ausdehnung, und wollte, dass eine einzige Stadt zur Einheit des Orts hinreichend sey.

нія, но следоваль шой же полемикь Лессинга, хошя и санъ сознаенися, что неприлично уже нападать на него также безнощадно (\*). Но дъло въ томъ, что Лессингу не птолько позволительно, но даже и необходимо было возставать грозно прошивъ Французской драмы, пошому чино въ его время, сія драма первенсивовала во всей Евроит и въ Германіи. Шлетель же возставаль на нее въ шакое уже время, когда ни одна Трагедія Французская не игралась въ Германіи и когда произведенія Гёше и Шиллера занимали Нвиецкую публику. Мысли IIIлегеля могли быть еще новы для Франціи и для Россіи, и принесши нъкошорую лишерашурную пользу: въ самомъ жылы шакы и случилосы. Полемика Шлегеля прошивы Франціи болве подъйствовала на самую Францію, особенно черезъ сочинение Гжи Спаль, поптому чито Франція по Нъмецки не чиппала, и наконецъ на Россію, ибо шакое возстаніе противъ Французской пколы для насъ было ново. Мы можемъ даже сказапь, что у насъ Шлегель опичасти сдълаль тюже, что Лессингъ въ Германіи, п. е. освободилъ насъ ошъ владычесива Галловъ. Хошя онъ и называешъ

<sup>(\*)</sup> T. 2. cmpan. 151. Allein Lessing richtete uberhaupt gegen die französische Bühne eine weit schonungslosere Polemik, als uns gegenwärtig wohl angebracht scheinen würde. Zu der Zeit als er die Dramaturgie herausgab, sah man fast keine andere als französische Trauerspiele auf unsern Schaubühnen, und das übertriebene Ansehen dieser für classisch geltenden Muster war noch unbestritten. Jetzt hat sich der Nationalgeschmack so entschieden dagegen erklärt, dass eher alles, als dessen Irreleitung nach dieser Seite hin zu besorgen ist.—Ecan mans, mo sa und met managams?

полемику Лессинга безпощадною (\*), однако самъ съ видимымъ ожесточеніемъ говоришъ пропивъ Французскаго театра и преслъдуетъ въ немъ, какъ ошибку, то же самое, что извиняетъ въ Шекспиръ и въ драмъ Испанской. Особенно замътно это въ отношеніи къ Моліеру: въ великомъ комикъ Франціи Шлегель умълъ открыты только потъщнаго шута Людовика XIV. Это сужденіе Шлегеля о Французахъ скоръе можетъ объясниться изъ политическихъ обстоятельствъ Германіи въ то время, когда происходили сіи чтенія, нежели изъ началъ испинной и безпристрастной Критики.

Харакшерисшика Шекспира, за исключеніемъ обрисовки нъкошорыхъ харакшеровъ, въ цъломъ мало разишельна: въ ней описушствуетъ главная и единая идея, хота Критикъ и объявляетъ сильныя на то пришязанія, укоряя Лессинга въ невозможности досятнуть ея. Въ мелочахъ же пристрастіе его къ Шекспиру доходитъ до смъщной крайности. Шлегель никакъ не хочетъ признать анахронизмовъ Шекспира анахронизмами и силится доказать, что всъ они сдъланы имъ умъщленно, даже и корабли пристающіе въ Богеміи (\*\*). Ученому Нъмцу какъ будтю трудно предположить въ Поэтъ, имъ столько

<sup>(\*)</sup> Не льзя не замышить, что ИІлегель, во многихъ мыстахъ своего курса, слишкомъ охопио порицаетъ Лессинга, о которомъ онь, какъ о великомъ основатель Германской Критики и своемъ предшественникъ, долженъ бы былъ говорить съ уважениемъ.

<sup>(\*\*)</sup> T. 5. cmpan. 45. Ich unternehme darzuthun, dass Shakspeare's Anachronismen mehrentheils geflissentlich unb mit grossem Bedacht angebracht sind.

уважаемомъ, хошя мальйший признакъ невъжесива въ Географіи. Съ равнымъ пристрастіемъ Шлегель оправдываетть и даже хвалить эшъхъ безпрерывныхъ въстинковъ Шекспира, которые нарушаютъ истину не одного существеннаго, но и драматическаго дъйствія, и суть необходимыя, но птыть не менъе непріятныя орудія его излишней торопливости (\*).

Харакшерисшика Испанской Драмы чрезвычайно слаба въ сравненіи съ прочимъ и показываешъ скоросшь Профессора къ концу его курса.

При всвхъ недосшаткахъ своихъ, сочиненіе Шлегеля есть замвчательный опыть Исторіи одного
рода Поэзіи, и если бы Критики Германіи исполнили
предпріятіе Шлегеля въ отношеніи ко всвиъ родамъ ел и соединили съ философскийъ его воззръніємъ Критику болье эмпирическую, основанную на
идев каждаго рода Поэзіи порознь и его особенныхъ
свойствахъ и условіяхъ: — то подобнымъ трудомъ
могли бы быть собраны превосходные машеріялы
для основательной Науки Поэзіи, могущей только
такийъ путемъ обогативть свое содержаніе. Покамъсть подобное дъло не совершено, — за Августомъ
Шлегелемъ останется честь перваго, хотя несовершеннаго исполненія этой мысли въ отношеніи
къ драматическому роду.

<sup>(\*)</sup> T. 3, cmpan. 60. Shakspeare's Boten z. B. sind meistens nur Boten, aber nicht gemeine, sondern dichterische Boten: die Botschaft, welche sie zu bringen haben, ist die Seele, die ihnen ihre Worte eingiebt.

Изъ современныхъ сочиненій, опіносящихся къ Криппикв и выпледшихъ недавно въ Германіи, замвчательный піз супь следующія: по части Эстепико-Архелогической Криппики пірудъ Фейербаха: Ватиканскій Аполлоне, въ которомъ Журналисты видять сочиненіе, достойное занять параллельное мъстю съ Лессинговымъ Лаокоономъ (\*); по части Липературной Криппики, новое изданіе извъстнаго сочиненія Менцеля: die Deutsche Literatur (\*\*).

Менцель есшь главный представитель современной литературной Кришики въ Германіи. Если Августа Шлегеля изъ всяхъ кришиковъ Намецкихъ можно назвать самымъ приверженнымъ къ умозрительной теоріи, то Менцель образуетъ крайнюю съ нимъ противоположность, потому что ни одинъ еще Кришикъ такъ грозно не вооружался противъ безплодія умозрительныхъ теорій искусства, какъ Менцель вооружаетися въ своей книгъ. Въ немъ это доходитъ даже до ръзкой крайности.

<sup>(\*)</sup> Der vatikanische Apoll. Eine Reihe archäologisch - ästhetischer Betrachtungen von Anselm Feuerbach. — Я не чиналь еще этного сочиненія, а имаю объ немъ сваданіе по критической стать, напечатанной въ Февральской книжка Revue Germanique 1836 года. Потому я здась и не вхожу въ разборь этной книги, не желая основываться на сужденіи постнорожнемъ. Рецензентъ говоритъ, что Фейербахъ опровергаеть объ основныя мысли Лессингова Лаокоона, а именно: 1) что въ древнемъ ваянія выраженіе уступало масто красота и 2) что у древних существовали разкія границы между Поэзіею в Ваяніемъ. Изъ неполной рецензів невозможно викакъ отдать себъ отгиетъ въ сочиненіи Фейербаха, съ котторымъ я наданось познакомиться не прежде первой навигаціи.

<sup>(\*\*)</sup> Die Deutsche Literatur, von W. Menzel. въ 4-хъ частяхъ. 1856. Здъсь подучено 11 выдачъ (Lieferungen).

Возэрвие Менцеля на Лишерашуру еснь совершенно новое для Германіи. Онъ смощришь на нее не иначе, какъ на выражение жизни, и пренмущесшвенно жизни общественной: это есть возгръніе Французское, и Менцель, хошя грозно нападаенть на своихъ соотпечественниковъ за особенную ихъ страсть подражанть всему иноземному, но самъ скоръе моженть подвергнушься шому же упреку. Разумается, это воззрвніе Французское онъ умвлъ соединишь съ большимъ глубокомысліемъ Намецкимъ. Но эстепническая Кришика у него совершенно уступаеть мьсто взгляду жишейскому и пракшическому, не говоря о философскомъ, кошораго онъ не допускаенть. Всякое сочиненіе, даже поэшическое, онъ цанишъ шолько въ опіношеніи къ тому, какую прямую нравственную пользу приносипть оно для жизни. На каждаго писаптеля Германіи смотришъ прежде какъ на человька, и если въ біографіи его еспь хопія одинь благородный и честный поступокъ, то ж сочинения его могутть надъяшься на похвалу строгаго Цензора Германіи; если же напрошивъ, що самое высшее произведение не избавится сатиры Менцеля.

Такимъ образомъ, Критика, шеряя харакшеръ эсшешическій, принимаешъ болье шонъ нравоучишельной Цензуры миъній и пошому ошличаешся совершеннымъ присшрасшіемъ.

Вражда Менцеля противъ Гёте свидътельствуетъ лучтимъ образомъ характеръ его крипическаго возэрънія. Сочиненіе его, по сказаннымъ причинамъ, не можетъ войти въ Исторію эстетической Критики, не смотря на то, что въ немъ разсъяно много блестящихъ и ормгинальныхъ мыслей. Наблюдающіе на мвспів ходъ современной Германской Словесностии замьчають въ молодомъ покольнім писателей гораздо большую способность критиковать нежели производить. Это явленіе понятно въ Германіи, гдъ Критика питала всегда производительныя силы генія и была главною воспитательницею искусства. По смерти Гёте, творческая сила истощилась, и Нъмцы хорото дълають, что прибъгають опять къ Критикъ. Усилія ихъ на этомъ поприщъ могуть быть весьма полезны для будущаго генія-творца, если Германія еще способна въ себъ зачать и произвести его, послъ великаго Гёте.

Но должно замъщить, что Крипика тогда могла бы принести еще великую пользу Литературъ Германіи и всей Европы, когда она отказалась бы оттъ пристрастія нравоучительной Цензуры мивній, и еще болье оптъ площаднаго и жалкаго коммеража, до котораго она иногда унижается;—и при коренныхъ условіяхъ древняго безпристрастія Германскаго, эклектической и универсальной многосторонности, соединила бы аналитическую Крипику Лессинга, полагающую границы родамъ и видамъ, и всеобъемлющее теплое гуманическое чувство Гердера, съ умъреннымъ Философскимъ воззръніемъ, виднымъ въ теоріи Шеллинга, и примънила бы все это къ историческому изслъдованію Поэзіи всъхъ народовъ.

## 3) Творія Поэзін въ Германін.

Мы изслъдовали во первыхъ, усилія Германскихъ Философовъ ошкрышь умозръніемъ начала искуссшва и положишь основанія для науки, въ связи съ общею сисшемою знаній человъческихъ; во вторыхъ, труды неутюмимыхъ Германскихъ Критиковъ, которые эмпирически наблюдали самыя явленія Поэзіи, стремились къ опредъленію каждаго рода ея и вида, обогащали такимъ образомъ матеріялы и содержаніе науки и совершили наконецъ великій подвигъ примиренія между міромъ древнимъ и новымъ, которые поставлены были во враждебное отношеніе предшествовавшею шеоріею. — Въ заключеніе, ны должны представить усилія тахь ученых мужей Германіи, котторые, пользуясь умозрительными началами Философовъ и богашыми резульшашами эмпирическаго изученія Кришиковъ, сшарались построинь полную науку искусства и Поэзіи и подчинишь всь явленія единспіву одного закона.

Приступая къ изложению сей послъдней части, не льзя не повторить замъчания, выраженнаго мною и прежде о томъ, что ни одинъ изъ великихъ Критиковъ Германіи не ръшился построить полную теорію Повзіи. Великіе Философы съ равномърною скромностію опіказывались также отть сего подвига. Причины такому важному явленію должны быть совершенно противоположны. Не потому ли Критики не посягали на построеніе полныхъ систематическихъ теорій, что безпрерывно занимаясь самымъ близкимъ и подробнымъ изученіемъ явленій Повзіи, могли на опыть видъть, какъ мало еще при-

гошовлено машеріяловь для шакого подвига, какъ велико еще невоздъланное поле шруда, предстоящаго для достиженія цъли? — Философы, напропивъ сшараясь обнящь всю область наукъ, не имъли времени и случая изслъдоващь въ подробности самые факцы искуссива и, хошя чувсивовали въ себъ силу созидающей идеи, но съ штымъ витсшть сознавали и скудосить машеріяловъ, необходимыхъ для воплощенія оной, для обогащенія науки содержаніемъ, безъ коего она, какъ безъ шъла, существовать не можеть. Теоретики Германскіе были по большей части или простые эмпирики, собиратели явленій, но безъ критическаго духа, безъ чувства изящнаго; или еще болъе чистые умозрители, которые, пренебрегая эмпиризмомъ и факшами, хоптъли строить науку по идеъ и дерзко посягали на по, на что не сиъли посягнушь сами Философы — ихъ учищели. Можно сказашь, чшо до сихъ поръ Германія не произвела еще того генія, который совивстиль бы въ себъ Философа и Кришика, Шеллинга и Лессинга, и построиль бы окончательно Науку искусства, сочешавъ въ равной итъръ идею и содержаніе. Первый, счастимвый опыть такого примиренія быль однако уже сдъланъ въ Германіи, и принадлежипть, какъ мы увидимъ, геніяльному Поэту, который вдохновеннымъ чувствомъ началъ совершение подвига. Поэзія, и въ этомъ случав, какъ во многихъ другихъ, явилась предшеспівенницею и сама взялась за созданіе своей науки.

Ни одна Литература не изобилуетъ такинъ множествомъ полныхъ по видимому теорій искусства и Поэзіи, какъ Германская. Однъ заглавія подобныхъ сочиненій, если бы шолько можно было высчищаннь всь вышедшія въ Германіи безъ исключенія, составили бы кашалогь довольно общирный. Ръдкій студеншъ, слушавшій въ Германіи эстепическія лекціи, не написалъ Эстепики. Жанъ-Поль говоришъ:

«Ни чъмъ такъ не кипить наше время, какъ сочинителями Эстепикъ. Ръдко молодой человъкъ заплатитъ свой гонорарій за встетическія лекціи безъ того, чтобы чрезъ нъсколько мъсяцевъ не потребовать его назадъ отъ публики за что нибудь подобное въ печати (\*).

При такомъ множествъ Эстепикъ и Пінтикъ въ Германіи, разумъется, мы должны ограничиться немногими въ нашемъ изслъдованіи, если хотимъ подвергнуть ихъ подробному изученію. Потому я признаю за лучшее средство изложить въ началь общій ходъ теоріи, чуждый подробностей, а потомъ предложить разборъ тъхъ сочиненій, которыя могутъ быть для насъ представителями Германской теоріи, равно и тъхъ, которыя въ нашемъ отечествъ, особенно темерь, пользуются наибольнимъ уваженіемъ.

Иредваришельно слъдуенть замъщинь, что въ этомъ изложеніи, Теорія Поэзіи не моженть быть строго

<sup>(\*)</sup> Vorschule der Aesthetik von Jean Paul. Zweite, verbesserte und vermehrte Auflage. Stuttgart und Tübingen. 1813. Vorrede zur zweiten Auflage. XVII и XVIII. Примъръ шого, какъ всякій Нъмецкій Сшудентъ, посвящающій себя заняпілять ондософскодишерашурнымъ, счишаентъ необходимостью написанть что нибудь въ шеореническомъ родъ, можно видъть въ любонытномъ разсказъ Экермана о немъ самомъ, какъ онъ, по выходъ изъ Универсишета, счелъ за нужное издапь непремънно свои Веуträge жиг Poesie.

отпримена от Эсптетники вообще и Теоріи прочинь искусствь, потому что въ Германіи онъ были всегда въ тесномъ между собою соединеніи.

Для шого чшобы не обвинили меня въ излишней спрогостии сужденій о шеорешическихъ книгахъ Германіи, счишаю нелишнимъ начашь мое изложеніе словами перваго современнаго Кришика Германіи, кошорый, въ послъднемъ своемъ сочиненіи, предлагая Исторію Эстешики у себя отечествь, такъ говоришъ въ началь:

«Какъ ни много у насъ шеорій и исторій искусства, какъ ни много превосходнаго онъ въ себъ содержангь, но не смотиря на то, все еще не вполнъ удовлетворяють потребносци, и хорошая Эстепина до сихъ поръ принадлежишъ къ числу благочестивыхъ желаній. Причина, почему мы никогда не можемъ бышь совершенно довольны штыми, кошорыя у насъ есшь, по моему мнънію, заключается особенно въ томъ, что всъ онъ слишкомъ опвлеченны и мало разсчипаны на то, чтобы дъйствовать на силу вообразительную. Онъ питаютъ разумъ правилами и началами и наполняющъ памящь техническими и историческими именами, но не предлагаюшъ никакого образа, никакого созерцанія красошы, не говоряшъ нисколько фантазін,-и можно прочесть цалые томы ученій и исторій объ искусствъ и не получить никакого живаго представленія о прекрасномъ, о которомъ въ нихъ всегда говоришся. А на чио бы кажешся, если не на воображеніе, должна дъйсшвовань Эсшешика, какъ и самое исполнишельное искуссиво, если шолько она желаешь не миновашь своей цъли? Чшо пользы въ длинномъ, широкомъ, философскомъ и шехнологическомъ въщаніи, если подъ конецъ оно не веденть къ пюму, чнюбы

намъ дапъ совершенно ясное представление о красо-

Следуя Менцелю, можно разделишь все книги, выходившія по части теоріи искусствъ въ Германіи, соблюдая съ шънъ виъсшъ и хронологическій порядокъ ихъ появленія, на три разряда. Къ первому относятся собственно технические учебники, въ которыхъ излагались только правила одной исполнишельной часши искусствъ Когда въ Германіи основана была особая наука искусства, Эстетика, шогда послъдовалъ вшорой разрядъ книгъ шеорешическихъ, кошорые всъ болъе или менъе носяшъ харакшеръ психологическій. Въ следъ за психологическою Эстепнкою, явилась Эстепнка мещафизическая, къ разряду которой относятся учебники, и у насъ господствующіе. При этомъ не должно выпусшить изъ виду: во первыхъ, вліянія иностраннаго, особенно теоріи Англійской, которая оставила слъды свои на психологической Эстетикъ Германіи, и во вторыхъ, вліянія системъ Германской Философіи. Ученія Вольфа и особенно Канша оказали сильное дъйствіе свое на второмъ разрядъ теорій; опть ученія Шеллингова ведепть свое начало мешафизическая Эсшешика Германіи.

Хошя шехническое изученіе правиль искуссшва, его формь и орудій дъйсшвія, касается болье искуссшвь образовашельныхъ; но и Поэзія имъеть свою технику, правилами которой началась ея теорія въ Германіи.

<sup>(\*)</sup> Менцель. Deutsche Literatur. Т. 5. спран. 128, 129.

Первые Намецкіе учебники въ эшомъ родъ, извъспіные намъ плолько по заглавіямь и по крапікому изложенію содержанія оныхъ въ Зульперовонъ Словаръ (\*), касались болье просодін, спикопіворнаго слога, нъкошорыхъ формъ сшихомвореній, нежели шворін содержанія и родовъ Повзім. Таковы, особенно: Нъмецкая Просодія Энгарда (1583) и книга о Нъмецкой Поэзін Мартина Опица (1624). Первая Пінвина, болъе подробная въ опиошени къ содержанию и родамъ искусства, написанная въ дукъ классической Французской школы, принадлежинга Гонпшеду (\*\*). Сюдаже можно опиеспи и Пінпику Брейпингера (\*\*\*), пропивника Гопппеда, которая однако совершените первой и по немногить психологическимъ изслъдованіямъ, въ ней содержащимся, можешъ сосшавить перекодъ ко вшорому разряду шеорешическихъ сочиненій. Равно и переводъ Баттіе, сдъланный Рамлеромъ, (\*\*\*\*) опносипся сюдаже. По основаніи особой науки: Эспепики, Теорія Поэзіи возведена уже была къ философскимъ началамъ въ Германіи и вошла какъ частввъ общую Теорію искусствъ.

Волфіянецъ Баумгартень (\*\*\*\*\*) считается насто-

<sup>(\*)</sup> Allgemeine Theorie der Schönen Künste von I. G. Sulzer. Т. І. стран. 675—683. Здась весьма подробно изложена исторія первоначальной Пінники въ Германіи.

<sup>(\*\*)</sup> Versuch einer critischen Dichtkunst vor (für) die Deutschen....
von Ioh. Chr. Gottscheden Lpzg. 1729.

<sup>(\*\*\*)</sup> I. I. Breitingers Critische Dichtkunst. Zürich. 1740.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Рамдеръ (1725—1798) издаль свой переводь въ 1456 году. Гопинедово извлечение изъ сочинения Банине: Les beaux arts réduits à un même principe, вышло въ 1751 году.

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> Баумгаршенъ, изъ Франкфурна род. въ 1714-ум. въ 1762 году. Эспіення его явилась въ 1750 году, на Лапинскомъ языкъ. Aesthetica sc. Al. Gottl. Baumgarten. Francof. 1750.

нцимъ основаниелемъ Эспиеники Намцевъ, не смонгря на що, что ученикъ его, Мейеръ, издалъ прежде свои Начальныя основанія встав изящных в Наукв (\*). Баумгариненъ, первый, привель науку искуссива въ ученую сисшему, ушвердиль ее на философскихъ началахъ и далъ ей имя Эспетики. Принявъ въ основаніе ученіе Вольфа о происхожденіи пріяшныхъ ощущений, конторыя Вольфъ полагалъ въ неясномъ сознаніи совершенства, Баумгаршенъ опредъляль изящное чувственно-совершеннымъ. Слишкомъ ограниченныя его сведенія въ самыхъ факшахъ искусства не позволили ему приложить въ подробности спо теорио къ разнымъ родамъ онаго. Онъ самъ сознавался, чито большая часть примъровъ имъ приведенныхъ, почерпнуша изъ Геснерова Словаря. Въ Германіи шеперь упоминають о Баумгаршень, только потому, что его именеть начинается Исторія Эстепики.

За Баумгаршеномъ слъдуешъ обильный рядъ Эсшешиковъ-Психологовъ, кошорые, по примъру Англичанъ, начали примънящь Психологію къ шеоріи искусства. Особенно Англичанинъ Гомъ, своими Элементами Критики, имълъ, какъ говоришъ Зульцеръ (\*\*), ръшишельное вліяніе на направленіе Эсшешики и устремилъ вниманіе изслъдовашелей ошъ

<sup>(\*)</sup> Medeps ym. BB 1777 rozy.—Georg. Friedr. Meyers Anfangsgründe aller schönen Wissenschaften, Halle. 1748—1750. 3 Thle.

<sup>(\*\*)</sup> Allgemeine Theorie der schönen Künste, von Ioh. G. Sulzer. Leipzig. 1792. Erster Theil. cmpss. 51.—Elements of Criticism. Lon. 1760.—Mit diesem Werke fieng sich, für die Theorie der schönen Künste, gleichsam eine neue Epoche unter uns an.

голыхъ и сухихъ опредвленій къ изученію природы человьческой и къ ошкрышно въ ней шайнъ искуссшва. Съ шъхъ поръ вощли въ Эсшепцику паслъдованія о силахъ душевныхъ, посредсшвомъ кошорыхъ мы создаемь прекрасное, а именно: о генів, шалантив, остроуміи, глубокомысліи и проч., о разныхъ, ощущеніяхь души и различныхь видахь изящнаго, а именно: о высокомъ, прекрасномъ, граціозномъ, наивномъ, пірогашельномъ, смъшномъ, ужасномъ и проч. Первые изъ Эстешиковъ-Психологовъ принадлежали болье школь Вольфовой Философіи, но последующіе крипнической школь Канша. Предменты, высчишаные мною, составили необходимое содержание общей Теоріи искусства — и перешли потомъ и въ Метафизическую Эстепику, но съ тою разницею, что теоретики сей послъдней школы объясняли то изъ идей, что послъдователи Вольфа выводили изъ чувства, а Кантіянцы изъ теоріи понятій и сужденій (\*).

Перечтемъ покрайней мъръ хоття имена всъхъ психологовъ – Эстетиковъ, котторые трудились надъ созданіемъ теоріи, и прибавимъ къ важнъйшимъ изъ нихъ хоття одно замъчательное слово. Нъсколько подробнъе скажемъ объ птъхъ, котторые служатъ главными представищелями Психологической школьь. Эстетики-Психологи были: Мендельзонъ (1), Ри-

<sup>(\*)</sup> Менцель. Т. 5. стран. 136 и 157.

<sup>(1)</sup> Психологическія изследованія Мендельзона объ ощущеніяхъ (Briefe über die Empfindungen) заслужили большія нохвалы отть Лессинга (Драматі. Т. ІІ. стран. 172). Кроме того онь издаль: Betrachtungen über die Quellen und Verbindungen der seh. Wissenschaften und Künste и Ueber die Hauptgrundsätze der schönen Künste und Wissensch.

дель (1767), Гопппл. Шлегель (1770) (2), Линднеръ, (1771—1772), Зульцеръ (1771) (3), Гервигъ (1774), Шицъ (1776—1777), Эбергардъ (4), Эшенбургъ (5), Кенигъ (1784), Шпейнбарптъ (1785), Генгъ (1785), Мейнерсъ (1787), Морицъ (6), Шопппъ (1789—1790), Энгель (7), Далбергъ (1791) (\*). Всъ высчипанные до сихъ поръ вышли изъ Вольфовой школы, но замъчательнъйшіе, какъ на пр. Мендельзонъ, Зульцеръ, Эшенбургъ, Мо-

- (2) Гопппа. Шлегель замъчапеленъ особенно шъмъ, что онъ одинъ взъ первыхъ возсталъ противъ начала подражанта. Его не льзя назващь совершеннымъ Вольфіянцемъ, потому что онъ возражалъ и противъ того, что изящное заключается въ чувственно-совершенномъ. Но самъ вичего яснаго не могъ предложить въ замъну.
- (3) Объ Зульцерѣ слѣдуенъ говоринь особо, какъ главномъ предспіавищелѣ всей этой школы.
- (4) Theorie der schönen Wissenschaften. Halle. 1783.
- (5) Entwurf einer Theorie und Litteratur der schönen Wissenschaften... von Ioh. Ioach. Eschenburg. Berlin. 1785. Verm. ebend. 1789. Эшенбургъ для насъ шъмъ особенно примъчашеменъ, чио онъ имълъ вліяніе на шеорію въ Россіи черезъ Мерзлякова и психологическимъ направленіемъ, заимствованнымъ у Англичанъ, разводилъ нъсколько односторонность Французской теоріи, у насъ господствовавшей въ то время.
- (6) Ueber die bildende Nachahmung des Schönen, 1788,—н Grundliinen zu einer vollständigen Theorie der schönen Künste. Морицъ ушверждалъ, что мы получаемъ понятие о прекрасномъ вообще, противополагая его полезному.
- (7) Theorie der Dichtungsarten (1785). Engels Schriften. 11-er Band. Это болье практическій курсь, обогащенный примърами изъ Германской словесности. Энгель принадлежить также къ числу Психологовъ по своимъ началамъ. Въ предисловін своемъ онъ говорить: was ist Dichtkunst anders, als ein abgerissener Theil der Seelenlehre? (стран. (XII).
- (\*) Годы, высшавленные при именахъ, означающъ время появления сочинений.

рицъ, Энгель, следовали эмпирической Психологіи Англичанъ и применяли ее къ искусству. Далес, следующъ шеоретики, принадлежащіе Кантовой Кринической школь, котторые продолжали тоже исихологическое направленіе, а именно: Гейдепрейхх (1790), Шнелль (1795), Гейзингеръ (1796), Бендавидъ (1799), Кругъ (1802), и другіе.

Важнъйшій изъ Эстепінковъ-Психологовъ, вышедшихъ изъ школы Вольфа, есть Зульцеръ (\*). Онъне далъ своей теоріи никакой систематической формы,—и издалъ не столько теорію, сколько матеріялы для оной, въ вндъ словаря по азбучному порядку, собранные имъ изъ всего того, что совершили его предтественники для Науки искусства. Его сочиненіе есть самый полный художественный лексиконъ, какой только, почти до сихъ поръ, имъла Германія (\*\*). Техническая, матеріяльная часть искусствъ

<sup>(\*)</sup> Зульцеръ род. въ 1720, ум. въ 1779 году. Его Allgemeine Theorie der schönen Rünste, въ форма Словаря по азбучному порядку, выила въ первый разъ въ 1771 году. Лучшее поздитаниее издание сей шеорів, кошорымъ я пользовался, ошносишся къ 1792 году. Оно умножено Бланкенбургомъ. Къ нему изданы еще прибавленія, сосшавленныя однимъ ученымъ общесшвомъ.

<sup>(\*\*)</sup> Со времент Зульцерова Словаря, только вт 1835 году, вышель подобный трудъ въ Германін, соотвътиствующій потребностиямъ времени и успъхамъ науки искусства, подъ заглавіємъ: Aesthetisches Lexicon. Ein alphabetisches Handbuch zur Theorie der Philosophie des Schönen und der schönen Künste. Nebst Erklärung der Kunstausdrücke aller ästhetischen Zweige. Von Ig. Ieitleles. Erster Band, A.—K. Wien. 1835. Менцель объявляеть объ вемъ въ своемъ Literatur-Blatt (1836, N 124) и въ началь своей рецензін говорить: Seit Sulzers grossem Werk, also seit 60 bis 70 Iahren, ist kein ähnliches erschienen....

изложена въ неиъ съ большою точностию. Почти всякая заивчашельная спатья обогащена подробною кришическою библіографією,—и въ этомъ опношенім особенно драгоцънно новое изданіе Зульцерова Словаря, умноженное нъкоторыми учеными.

Трудолюбивый собирашель, желая въ своемъ сочинении вмъсшишь весь объемъ своей науки, въ сшащье: Эстетика, предложилъ и иланъ оной (\*), по кошорому машеріялы, имъ собранные, могли бы приняшь сшройный наружный видъ сисшемы. Здъсь же изложилъ- онъ и мнъніе о шомъ, чшо Эсшешика должна принимащь свои начала ошъ Психологіи.

«Эстемика, говорить З., какъ и всякая другая шеорія, основывается на немногихъ, просшыхъ началахъ. Должно изъ Психологіи знать, какъ происходять ощущенія, какъ онъ становятся пріятны и непріятны. Два или три положенія, которыя предлагаеть въ результать всеобщее разрышеніе сихъ вопросовъ, служать основаніями для Эстетики. Изъ нихъ опредъляется съ одной стороны сущность эстетическихъ предметовъ; съ другой же способъ или законъ, по которому они представляются духу, или состояніе души, пріемлющей отъ нихъ ощущеніе.»

Зульцеръ возспалъ противъ Французской Теоріи подражанія, въ смыслъ копированія съ природы, и первый изъ Нъмцевъ приблизился къ лучшему объясненію того, что древніе подъ эттьмъ разумъли. Онъ не ставить искусства въ независимость отгъ природы;—напротивъ, подчинивъ ей художника, уттверждаетъ, что сей послъдній, имъя цъль одинаковую съ природою, отть нея, какъ образцовой и совер-

<sup>(\*)</sup> Т. I. спран. 48 н 49.

шенной художницы, долженъ перениманы средсива, какими двйсшвовань на душу, и въ энюмъ сиыслъ подражаны природъ (\*).

«Такого подражанія природы не льзя достигнуть необдуманнымъ списываніемъ опідъльныхъ произведеній; оно есшь плодъ шочнаго наблюденія нравсшвенныхъ цълей, кошорыя ошкрываемъ въ природъ, и средсшвъ, какими онт досшигающся. Ощсюда узнаешь художникъ, какими средсшвами природа возбуждаешъ въ насъ удовольспвіе и неудовольствіе; какъ чудно приводишь она въ дъйствіе, то одно, то другое изъ эттьхъ ощущеній для того, чтобы образовать нравственнаго человъка и привести его, къ чему желаетъ. Изъ точнаго, но съ размышленіемъ. проницашельнымъ соединеннаго наблюденія природы, художникъ познаенть вст средства дтиствовашь на душу человъка; здъсь откроенть онъ исшинное свойство прекраснаго и благаго, въ ихъ многоразличныхъ видахъ; здъсь научится надлежащимъ образомъ употреблять всв силы, содержащияся въ предметахъ витинихъ. Короче, природа есшь настоящая школа, въ кошорой онъ можешь узнашь правила для своего искусства, и гдь, посредством в подражанія всеобщему ея дыйсио, имъешъ онъ ошкрышь и правила для своего собспивеннаго (\*\*).»

<sup>(\*)</sup> T. III. cmpan. 488. Bz cmams Nachahmung: «Da der Künstler ein Diener der Natur ist, und mit ihr einerley Absicht hat, so brauche er auch ähnliche Mittel zum Zweck zu gelangen. Da diese erste und vollkommenste Künstlerin zu Erreichung ihrer Absichten so vollkommen richtig verfährt, dass es unmöglich ist, eswas besseres dazu anzudenken, so ahme er ihr darin nach.»

<sup>(\*\*)</sup> Kurz, die Natur ist die wahre Schule, in der er die Maximen seiner Kunst lernen kann, unb wo er durch Nachahmung ihres allgemeinen Varfahrens die Regeln des seinigen zu entdecken hat.

Далве Зульцеръ объясняемъ, что художникъ, при подражаніи, долженъ имъть въ виду одно общее и избъгать частнаго. Въ этомъ отношеніи, теорія Зульцера сходится съ теоріею Англійскихъ Критиковъ, Джонсона и Гурда.

Прекрасное въ отношени къ внъщней формъ, полагаетъ Зулъцеръ въ чувственномъ совершенствь, согласуясь въ этомъ съ ученіемъ Волфіянцевъ, и назначаетъ для него слъдующія условія:

1) опредъленность и объемлемость формы въ цъломъ, 2) многообразіе при условім порядка, 3) единство и подчиненность отдъльныхъ частей цълому. Здъсь видны начала Аристотелевы. Но надъ эттъм прекраснымъ внъщнимъ есть родъ красоты высшей, которая заключаетея въ тъсномъ сліяніи совершеннаго, благаго и прекраснаго (принимая сіе послъднее въ смыслъ чувственномъ). Такимъ образомъ теорія истинной красоты, по Зульцеру, основывается на нравственныхъ началахъ: внутренне прекраснаго, въ отдъльности отъ добраго, 3. не постигаетъ (\*).

Основываясь на шъсной связи прекраснаго съ добрымъ, З. не опідъляетъ ръзко Поэзіи отть Красноръчія и думаетъ, что цъль ихъ одна и таже, но способъ достиженія цъли различенъ: разница же заключается въ томъ, что въ Поэтъ дъйствуетъ

<sup>(\*)</sup> Т. IV. Мысли о чувственно прекрасномъ развиты Зульцеромъ въ стать: Schön (стран. 505—519); мысли объ истинкой красоть, въ особой стать: Schönheit (стран. 319—327). Въ сей последней, начавъ отъ частнаго примера, отъ человъческаго лица, отъ выводить заключение: dass derjenige der schönste Mensch sey, dessen Gessalt den, in Rücksicht auf seine ganze Bestimmung, vollkommensten und besten Menschen ankün-

болье фантазія, въ Ораторъ сила разсудительная. Поэзію опредъляетъ Зульцеръ искусствомъ, сообщать представленіямъ, выражаемымъ словесною ръчью, по свойству намъренія, выстую степень чувственной силы. Согласно съ Теорією подражанія, изложенною выше, З. не видитъ въ Поэтъ кописта предметовъ природы, но свободно возсоздающаго ихъ своимъ геніемъ, фантазією и чувствительнымъ сердцемъ (\*). Что касается до теоріи частныхъ родовъ Поэзіи, то еще Гёте, въ своей рецензіи на книгу Зульцера, находилъ въ немъ недостатокъ разграниченія родовъ и видовъ Поэзіи.

Эстепики, принадлежащія посльдователямъ Кантовой школы, еще менье удовлетворительны нежели предыдущія: въроятно, потому, что самъ основатель ученія объявиль, что не можеть быть особенной науки прекраснаго: ибо сужденія вкуса не могуть опредълиться никакими началами. Такимъ рышеніемъ, Канть поставиль своихъ посльдователей, занимавшихся особенно изученіемъ искусства, въ видимую невозможность построить полную науку по его началамъ. Воть почему, можеть быть, мы не имъемъ Эстепики Шиллера, который, въ годы своего перелома и искушенія, пишаль такую сильную къ ней наклонность. Воть почему Гейденрейхъ, (\*) удовле-

diget.—Вошъ почему Зульцера не льзя назващь Каншіянцемъ, нбо Каншъ первый ощавляль прекрасное ошъ добраго, за чню и преследоваль его гуманисть Гердеръ.

<sup>(\*)</sup> Т. I. спран. 619-656.

<sup>(\*\*)</sup> System der Aesthetik, erster Band, von K. Heinr. Heydenreich. Эсписинка Гейденрейка, лучшая изъ Канпілискихъ, миз извъсина полько по содержанію, изложенному из последнемъ из-

шворишельные всых Каншіянцевы изложившій Эсигешику, должень быль вы самонь началь сшашь выпрошиворычіе сы Каншоны и объявишь возможносшь началь ума для шеорін вкуса.

Къ числу Эстепиковъ-Психологовъ мы должны отнести Бутервека, который, по философскому учению своему, не принадлежить ни къ Вольфіянцамъ, ни къ Кантіянцамъ, а образуетъ свою особенную систему, основанную на нъкоторыхъ эклектическихъ положеніяхъ, выбранныхъ изъ системъ предыдущихъ. Эстепика Бутервека, по содержанію своему и полнотъ, можетъ служить для насъ представительницею разряда психологическаго: потому я и посвящаю ей разборъ особенный.

за психологами слъдующъ шеорешики-мещафизики, которыхъ породило ученіе Шеллинга. Съ шъхъ поръ какъ основатель сиспемы тождества поставилъ Эстепику одною изъ трехъ частей Трансцендентальной Философіи, она утращила уже и послъдною свою свободу, которая еще оставалась ей въ то время, какъ была она подъ вліяніемъ Психологіи. Послъдователи Шеллинга, занимавшіеся приложеніемъ началъ его къ наукъ искусства, совершенно потеряли изъ вида то, что всякая наука должна имъть свое особенное, частное начало, и собственную живую органическую силу, которая принимаеттъ въ нее новыя явленія, не позволяя Философіи замыкать ихь волшебнымъ кругомъ единаго отвлеченнаго закона. Они совершенно умертвили живое начало

данін Зульцера. Вошъ почему я и не вдаюсь здась въ разборъ ея, болье подробный. Эспешика Гейзингера, шакже Канипянца, мил болье извасшиа, но она очень слаба.

науки-и вошь почему книги ихъ совершенно пуспы во всемъ, чио касаемся до эмпирической ея часши. и безплодны для Кришики. Идея художесшвенная нисколько не опідълена у нихъ опіъ иден философской: опісюда всъ сбивчивыя понятія, содержащіяся въ ихъ общей теоріи искусства. Разграниченіе родовъ и видовъ совершенно не существуетъ, - и напрошивъ все устремлено къ той цъли, чтобы ноказать между ими единство, уничтожающее ихъ частныя свойства, стирающее съ нихъ краски жизни. Наружная систематика, основанная на какойто симметріи началь отвлеченныхъ, и схоластическая терминологія — двъ неизбъжныя принадлежноспи Германской Философіи, нанесли пакже большой вредъ изложенію и наружной формъ Эстетики, кошорая, какъ наука изящнаго, по содержанію своему, требуеть болье красоты и ясности въ формъ.

Новалисъ изъ учениковъ Шеллинга былъ бы всъхъ способиъе, по миънію Менцеля, бышь излагашелемъ Эсшеники по началамъ сего Философа, если бы ранняя смерщь не похишила его у Поэзіи и Науки. Конечно, его поэшическое чувство и шаланшъ, чего недосшавало другимъ послъдоващелямъ Шеллинга, могли бы за то ручаться. Сольгеръ, готовившійся къ созданію полной теоріи въ своемъ Эрвинъ и во многихъ статьяхъ теоретическихъ, не могъ докончить его по той же причинъ, какъ и Новалисъ. Астъ (\*) и Бахманъ, суть для насъ представищели

<sup>(\*)</sup> Менцель такъ выражается объ Эстепикъ Аста: Ast gab ein durchdachtes, aber vielleicht zu systematisches System der Aesthetik nach Schellings dualistischer Grundidee heraus. Объ Эстепикъ Вахмава овъ не годоритъ ни слова.

шеорешиковъ-Метафизиковъ, вышедшихъ изъ Шелт линговой школы. Вошъ почему мы посвящимъ ихъ книгамъ ощдъльные разборы, принявъ въ уваженіе и то, что у насъ въ Россіи онъ имъютъ шеперь самое большее вліяніе.

Метафизическое стремленіе въ шеоріи искусства еще продолжается въ Германіи, но уступаетъ уже другому, какъ мы увидимъ, болье положительному, историческому. Кромъ того, оно встръчаетъ сильный отпоръ въ современной Германской Критикъ. Такъ говоритъ Менцель объ этомъ родъ теорій.

«За психологическими учебниками последовали, шому около сорока льшь, теорін чисто метафизическія. Вмѣсшѣ съ Физикою, Логикою, Иеикою, - и Эсшешика внесена была въ огромныя Философскія сисшемы; и шакимъ образомъ, изъ науки самосшоящельной, очущилась придъломъ великаго философскаго храма, боковымъ крыломъ философскаго зданія. Кшо можешъ сомнъвашься въ томъ, что Философія имъетъ безусловное и необходимое право, какъ все, такъ и прекрасное, привлекапь въ кругъ своего всемірнаго наблюденія? Но если мы вспомнимъ, что Философія, и при наблюденіи прекраснаго, имъетъ въ виду одну только истину, тю должны сознаться, что не это есть цель, которую сама по себт должна преследовань Эспеника, - и равно какъ при Еспесивенной Философіи и Философской Иоикъ должна существовать еще самобытная наука природы и исторической жизни, такъ точно и при Философской Эстетики должна выть еще особая Эстетика эмпирическая и практическая, которую не должно сличии вать св того (\*). Ихъ довольно часто смъщива-

<sup>(\*)</sup> Эпит мысли схожи съ монин, изложенными выпле. Я имтелъ счасите предложить ихъ монит слушащелямъ въ началь моего

ли, и думали, что укажунть на самое прекрасное, когда предавнись самымъ пустымъ отвлеченностиямъ, будунть его индиференцировать и диференцировать, поляризировать и потенцировать, субъективировать и объективировать, реализировать и идеализировать и проч. Но скажите, ради Бога, что дѣлать художнику или любителю съ этою терминологіею, которая для Эстепики вѣчно останется варварскою, какъ бы правильна и необходима она ни была въ Философіи? Можетъ ли наша фантазія оплодотвориться такимъ пустымъ наборомъ словъ, для того чтобы сдѣлаться способною примѣнить правило къ опыту и въ дѣло претворить вкусъ, почертнутый изъ учебника?»

Такъ, въ 1836 году, первый современный Крипикъ Германіи говоришъ прошивъ шъхъ мешафизическихъ шеорій, кошорыя у насъ господствують, и обнаруживаетъ, можетъ быть, какъ и всякой прошиводъйствователь, излишнюю крайность въ своихъ гоненіяхъ.

Но еще до Менцеля также сатирически, почти тъми же выраженіями, преслъдоваль сіи теоріи, Поэть, предложившій намъ свою Эстепику, примъненную особенно къ нашему частному предмету, къ Теоріи Поэзіи. Это быль Жанъ Поль Рихтеръ, котораго книга представляєть, какъ я уже намъкнуль, первое счастливое сліяніе философскаго начала съ эмпирическою стихією критической школы, и потому подлежить также особому разбору.

курса, еще до полученія Менцелевой книги, — и попомъ миз пріяпию было найши въ ней шакое сильное и шакъ искусно выраженное подкръпленіе мосму мизнію.

Опть общаго обозрвнія, перейдень же шеперь къ частной характеристикъ сочиненій: Бутервека, Аста, Бахмана и Жанъ Поля, какъ представителей психологическаго, метафизическаго и критико-философскаго направленія.

## 1) Бутервекъ (\*).

Первый томъ Эсптетики Бутервека содержитъ въ себъ теорію изящнаго въ самомъ себъ, и примънительно къ искусству вообще и разнымъ его видамъ; вторый томъ заключаетъ такъ называемую литературную Эстетику или Пінтику, съ прибавленіемъ Теоріи изящной прозы.

Такъ опредъляетъ Авторъ задачу Эстепики:

«Объяснить что мы чувствуемъ, когда справедливо полагаемъ что либо прекраснымъ, и показать, въ какомъ отношени ощущение прекраснаго находится къ природнымъ свойствамъ, равно и къ классическому образованию человъческаго духа.»

Въ своемъ введеніи Бутервекъ старается утвердить самостоятельность Эстетики, однако и показываетъ нъкоторую зависимость ея отъ Философіи.

«Опасность, угрожающая Эстетикъ, или отказаться вовсе от истинно ученаго характера, или ожидать

<sup>(\*)</sup> Фридрихъ Бушервекъ, бывшій Профессоромъ Нравсшвенной Филосовін въ Гёшшингенъ, род. въ 1766 году. Эсшешика его вышла въ первый разъ въ 1806 году; пошомъ новымъ передъланнымъ изданіемъ въ 1815; и наконецъ самое последнее изданіе оной, обогащенное многими перемънами, кошорымъ я пользовалея, явилось въ 1824 году. Aesthetik von Fr. Bouterwek. 2 Theile. Gottingen. 1824.

окончашельнаго приговора о началахъ своихъ ошъ заключенія безконечнаго спора Мешафизиковъ, кажешся большею, нежели есшь въ самомъ діль. Не ссорясь нимало съ Философіею, всякая наука, собсшвенно къ Философіи не принадлежащая, можешъ и должна сохраняшь извъсшную самосшояшельносшь (\*).» «Но въ бездонную пропасшь попали бы мы, если бы захоштли обращишься къ Мешафизикъ за штьмъ, чтобы ошъ нея получить предваришельное объясненіе о крайнихъ основаніяхъ объективности нашего познанія красоты (\*\*).»

Оставляя сначала глубокій метафизическій вопрось о томъ: существуєть ли что либо само въ себъ истинно прекрасное, или принадлежить оно къ явленіямъ бытія въ чувственномъ мірь? — Бутервекъ начинаетъ науку анализомъ Чувства (das Gefühl), отъ котораго Эстетика получила свое наименованіе. Отсюда уже онъ намъренъ перейти къ абсолютной идет красоты. Не узнавъ сначала, что промсходить въ нашей душть, когда мы что либо находить прекрасныть, мы не можемъ дойти до послъднихъ основаній возможности отущенія прекраснаго (\*\*\*). Такимъ образомъ Б. начинаетъ съ разрътенія психологическаго вопроса, дабы потомъ перейти къ вопросу метафизическому.

Опредъливъ отношение Эстетики къ Исихологии и высшей части Философіи, Б. излагаетъ планъ науки, гдъ особенно указываетъ на невозможность отдълить совершенно общую Эстетику отъ частной.

<sup>(\*)</sup> Т. I. стран. 14.

<sup>(\*\*)</sup> Стран. 11.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*\*\*</sup>) Спіран. 18 н 19.

И такъ первый вопросъ, съ разрышенія коего начинаетъ Б., есть анализъ Эстепическаго чувства или интереса и отдъленіе его отъ всъхъ духовныхъчувствъ въ человъкъ, ему родственныхъ.

Чувство (das Gefühl) въ насъ есть основа всякому признанию (Wahrnehmung). Посредствомъ признанія субъективное состояніе наше переходить въ объективное: чувство становится ощущеніемъ (Empfindung). Есть ощущенія прекраснаго: мы знаемъ это по опыту; слъд. должно быть въ насъ и чувство прекраснаго. Въ чемъ же оно заключается?

Чувства раздвляются на физическія и духовныя. Къ какимъ же относится чувство прекраснаго? Къ первымъ опносипься оно не можетъ, слъд. будемъ искать его во вторыхъ. Чувства духовныя, Б. двлишъ на теоретическія и практическія: основаніемъ для первыхъ служишъ идея исшины, для вторыхъ идея блага. Надъ сими идеями возвышается идея безконечнаго или божественнаго, источникъ чувства религіознаго, высшаго изъ всъхъ духовныхъ чувствъ. Эспешическому интересу ни въ одномъ изъ эптъхъ духовныхъ чувствъ нъпъ мъста. Не есть ли оно чувство смешанное изъ физическихъ чувствъ и духовныхъ, нами высчиппанныхъ? Но допустивъ такое опредъленіе, мы впали бы снова въ піть же сомнънія и не умъли бы физіологически себъ объяснить его. Обращимся лучше къ изследованію впечатленій, производиныхъ на насъ изящными предметами. Онъ намъ нравяшся--но какъ?--духовно, и это чувство наслажденія ни изъ какого изъ предыдущихъ чувсшвъ объясниться не можетть, слъд. оно должно быть первоначальное, еще нераздъльное чувство нашего

бытіл, въ коноромъ ни одинъ духовный иншересъ не отпъленъ отпъ другаго и самый духовный иншересъ не рѣзко отпъленъ отпъ физическаго, чувство, въ коемъ природа человъческая дъйствуетъ какъ нераздъльное цълое, радуясь себъ самой, и мыслящій духъ, возвышаясь надъ животностію, не принимаетъ никакого инаго направленія, а устремляется на то, что предлагается ему наслажденіемъ, безъ всякаго отношенія къ поученію, наставленію или религіозпому чувству.

Первый признакъ эсшешическаго иншереса, въ его дикоиъ еще состояніи, находимъ въ играхъ дъщей, въ страсти народа къ зрълищамъ; но это одно только предчувствіе изящнаго. Сей неопредъленный эстепическій иншересъ посредствомъ образованія развивается и переходитъ во Вкусъ. Избираемое добрымъ вкусомъ есть изящное. Что же такое идея изящнаго?

Понящіе объ изящномъ шакже сродно человъку, какъ понящіе объ исшинномъ, благомъ и божесшвенвомъ. Всякое изъ сихъ понящій предполагаешъ сообразностиь съ законами (Gesetzmässigkeit). Съ какимъ же закономъ согласіе предполагаешъ идея прекраснаго? Это есть законъ гармонической дъятельности всъхъ духовныхъ силъ въ свободномъ возвышени ихъ къ безконечному, недосягаемому никакимъ чувствомъ. Въ сознаніи такого, хотия темно мерцающаго разсудку, закона нашей духовной жизни, познаемъ мы эстепическое назначеніе человъка.—Человъкъ, кромъ прочихъ своихъ стремленій: ученія, дъйствія, религіознаго созерцанія, назначенъ также и къ тому, чтобы въ чувствъ гармоніи собственныхъ силъ своихъ на-

слажданных своимы бынніемы. Что мы вы такомы наслажденій нашимы духовнымы бынціємы ощущаємы, то прекрасно вы ощущенія; оно прекрасно вы мысли, когда мы это мыслимы; прекрасны предмешы, которые, находясь вы извыстномы отношеній кы намы, это ощущеніе возбуждають и поддерживають. Отноюда и близкое отношеніе изящило кы истинному, благому и божественному.

Опредълить изящное не льзя, потому что оно не принадлежить къ понятіямъ совершенно яснымъ. Но не менъе того, надобно же составить общее понятіе объ изящномъ, которому отвъчали бы всъ его роды. Сіе общее понятіе уясняется для нашего разума, когда мы разлагаемъ изящное на его стихіи. Смъщеніе сихъ послъднихъ съ самимъ изящнымъ есть главная ощибка теорій, до сихъ поръ существовавнихъ. Во всякомъ родъ красоты, или тотъ или другой элементъ господствуетъ.

Всемъ сщихіямъ изящнаго служинть основаніемъ гармонія или эстетическое единство въ многообразіи. Но это не есть еще сущность красоты. То, чню даенть собственно эстетическій характеръ единству въ многообразіи и отличаенть оное отть всякаго другаго единства, логическаго, техническаго и правственнаго, есть именно отношеніе къ той гармоніи духовныхъ силъ, которая въ насъ служить основаніемъ истинному ощущенію изящнаго. — По этому всеобщее понятіе о красоть, составляемое холоднымъ разумомъ, не можетъ существовать безъвыстей идеи абсолютной красоты, которая перяется въ чувствъ, но которая, наровнъ съ идеями истиннаго, благаго и божественнаго, истежаенть изъ ума,

какъ одно изъ непосредственныхъ опиошений конечнаго къ безконечному и безусловному. Здъсь начало эстепическому совершенству и идеальному въ искусетивь, котпорое противополагается естественному. Идеально – изящному родственно высокое, котпорому противоположно комическое.

Не наблюдая сиврогаго порядка въ своемъ изложения, здесь Б. эпизодически касаетися силъ духа, принимающихъ наибольшее участие въ ощущенияхъ излинаго. Отвергая въ человъкъ присунтстве особеннаго внъшняго чувства красоты, онъ признаетъ внутреннее чувство, которое относитъ ко всеобщему сознаню. Память, сберегающая ощущения, и разумъ, умъющій отличать единство въ многообразіи и соотвътстве цълаго съ частями, суть также способности, дъйствующія въ ощущеніяхъ изящнаго; но надъ всъми возвышается сила вообразительная или фантазія.

Опсюда переходить Б. къ шъмъ первоначальнымъ составнымъ частямъ красоты, безъ коихъ она не можетъ быть полна и совершенна. Основною стихіею изящнаго служитъ эстетическая гармонія, которая представляетъ совокупность отнотеній, посредствомъ чувства, а не холоднаго наблюденія, соединенныхъ въ общемъ средоточіи. На этомъ основана теорія формы, отношеніе частей къ цълому, въ Живописи, Ваяніи, Музыкъ. Основная красота или эстетическая гармонія мысли есть истина; но если всякая прекрасная мысль истинна, то не всякая истинная мысль прекрасна. Изящная мысль не привязана къ системъ, не носить на себъ печати теоретическаго труда. Это — счастливая, какъ будто

съ неба слептвиная мысль, конторая всшенически занимаетъ насъ собою, дъйствуя особенно на фаниалію, и возбуждаетъ неопредъленное множество шемныхъ представленій, гармонически относящихся другь ко другу. (Т. І. стран. 109.) Гармонія нравственнаго возвышается надъ всеми эстепическими отношеніями; но иравственное тюгда прекрастье, когда чуждается ригоризма: невинность есть выстая нравственная красота души. Ей въ фантазін соответствуєть образъ Ангела. Гармонію следуєть отличать отть правильности. Французы полагали прекрасное въ правильность часто переходять въ противное.

- 2) Вторая стихія красоты есть выразительное. Гармонія должна имьть душу и жизнь. Чувства и мысли да говорять въ прекрасномъ: форма безъ выраженія мертва: живому ничто мертвое не удовлетворяеть.
- 3) Трешья, нъжнъйшая изъ спихій совершенно изящнаго, есль Грація, которая внушаєть, если не всегда любовь, то подобную ей склонность. Воть почему у Грековъ, Богиня любви носила поясъ Грацій. Грація есть особенная нъжность въ выразительномъ.

Спранно, что Б. относить Грацію къ общимъ стихіямъ прекраснаго. Она есть видъ красоты, но не необходимый признакъ. Есть ли Грація въ Юпитеръ и Геркулесъ?

4) Чешвершая спихія красопы есть безконечное: красоша не можешь бынь совершенна, если въ ней

недостваеть эспетической черты безконечнаго. Человых не быль бы человыковь, если бы всякая, внутренно имъ ощущаемая гармонія прекраснаго въ природь или искусствь, не напоминала ему хотпя темнымъ образомъ о той высшей гармонія, которая есть верховный законъ міра.—Красота, возбуждающая въ насъ идею безконечнаго, идеальна.

Отсюда выводится идея высокаго и объясняется отношение его къ прекрасному, и сего послъдняго къ комическому и смъшному.

Изложивъ теорію изящнаго вообще, Б. примъняешъ ее пошомъ къ искусствамъ. Ээшешическій интересъ тогда бываетъ художественнымъ, когда мы удивляемся прекрасному, какъ произведенію силы духа и дарованія. Человъкъ въ искусствв долженъ являться властелиномъ природы: искусство не есшь подражаніе сей послъдней, а эсшешическое соревнованіе съ нею, которое болъе или менъе заключаенть въ себъ подражание естественному, - но шакимъ образомъ, чтобы главное внимание обращено было на духъ природы. Искусство должно явить новый міръ, одною стороною подобный міру дъйствительному, съ другой же весьма от него отличный. Какъ другая природа, изящное искусство повинуясь не однимъ еспіеспівеннымъ законамъ, но помня высшее назначеніе человъка, должно расширящь предвлы есшеспвенности. Даже и шамъ, гдъ искусство не идеализируетъ, оно не должно забывать, что подражая природъ, въ той степени только сохранишъ оно изящный харакшеръ, какъ удалишъ ошъ естесивеннаго все, нарушающее иншересъ эстетическій. Изъ вськъ искусствь, образовательныя премущественно нажывающся подражательными. Всв элеменны изящнаго, высчитанные прежде, должны непременно входить въ составъ художественной красоты; но сверхъ того она заключаетъ въ себъ свои особенныя стихіи, а именю: 1) истину, 2) легкость въ исполненіи, 3) новость, близкую ей оригинальность, и 4) геніяльное (das Geistreiche).

Отсюда Б. переходить къ классификаціи изящныхъ искусствъ. Каждое изъ нихъ должно имъть свой собственный характеръ, — и основа этой особенности заключается, частію въ отношеніяхъ искусства къ человъческимъ чувствамъ, частію въ тъхъ средствахъ, которыми каждое пользуется для достиженія общей цъли искусствъ изящныхъ.

Раздълишь искусства по пространству и времени Бутервекъ считаетъ невозможнымъ, потому что Ваяніе и Зодчество, два искусства по его мнънію совершенно различныя, попали бы въ одинъ разрядъ. Онъ предпочитаетъ раздълить ихъ по человъческимъ чувствамъ, на которыя онъ дъйствуютъ, и дълить ихъ на два класса: на искусства внъшнихъ чувствъ и на искусство внутренняго чувства. Къ первымъ относитъ онъ Пластику и Музыку, ко вторымъ одну Поэзію. Слова, хотя и слышны, но ихъ понимаетъ одно внутреннее чувство.

Вторая часть сочиненія Бутервека содержить въ себъ такъ названную имъ Литературную Эстешику или Піитику. Эта часть вообще слабъе предыдущей. Странно, что изученіе Исторіи Литературы въ этомъ случат не помогло Бутервеку и не оживило его теоріи. Поэзія опіличается опіть прочихъ искусствъ нівмъ, чищо она есть по преимуществу искусство мыслящеє: ибо ея орудіе — слово, выраженіе мысли. Она можеть дъйствовать на человька, не дъйствуя ни на одно изъ внышнихъ чувствъ его: это доказывается мертвымъ словомъ на бумагъ. Основываясь на томъ, что Поэзія есть искусство мыслящеє, нъкоторые называли ее наукою, а не искусствомъ; отісюда названіє: Schöne Wissenschaften.

Бутервекъ строго отдъляетъ Поэзію отъ Краснорьчія и, кажешся, первый онъ положиль рызкое разграничение эштахъ двухъ искусствъ, заключивъ различіе оныхъ въ цъли, пошому что у Зульцера оба искусства еще сившивались. Въ Красноръчіи, эстепическая часть искусства всегда служить для цъли внъшней, посторонней, не прямо касающейся самаго искусства, и потому занимаентъ второе мъсто. Обычай соединять Поэзію и Красноръчіе подъ одною рубрикою изящныхъ словесныхъ искусстивъ, Бутервекъ объясняетъ учрежденіемъ факультешовъ въ Германскихъ Универсишетахъ, гдъ Профессоръ Краснорвчія бываль искони и Профессоромъ древней Литературы, и обязывался писать на случан Лашинскіе и Греческіе стихи. — Ришорика, по мнънію Бушервека, совершенно ощавляется ошъ Эспеники. Она есть одна изъ практическихъ наукъ, кошорыя соединяющъ въ себъ, оппносительно къ ихъ цели, известную сумму разнородныхъ свъдъній. Такъ понимали Ришорику древніе Греки и Римляне. Ришорика въ новайшемъ смысль есть Теорія изящной прозы, по мивнію Бупервека.

Законы красопы вообще и часпиме законы красошы художественной Б. примъняетъ къ Поэзін. Поэтическое совершенство заключается въ томъ, чию Поэма (ein Gedicht) должна бышь произведеніемъ фантазіи и возбуждать эстетическій интересъ шакимъ образомъ, чтобы ученый, нравственный и религіозный не превышали въ ней эстепическаго. Далъе пребуенть онъ опть поэщическаго произведенія: внутренней гармоніи, выразительности, полагая оную въ изобиліи мыслей и чувствованій, граціи, стремленія къ безконечному, истины, новости, легкости и классическаго отпечатка въ исполненіи. Но не льзя не замъпишь, что переводя всъ эшъ общіе законы изящнаго въ міръ Поэзіи, Б. мало указываенть на шть особые општыки, конторые каждый изъ нихъ получаешъ ошъ особенныхъ свойствъ самой Повзіи.

Опть внушренняго содержанія искусства, Б. переходить къ формь, говорить объ украшеніи, о пропахъ, фигурахъ, спихъ и его видахъ.

Сверхъ показаннаго опіличія, Повзія штыть еще опіличается опіть прочихъ искусствъ, что она имъентъ роды, которыхъ чуждаются сін послъднія; но это митніе Бутервека несправедливо: ибо Живопись, Ваяніе, Архитектура не суть ли роды образовательныхъ искусствъ? Равнымъ образомъ, Музыка духовая, инструментальная и голосовая не суть ли разные роды Музыки?

Собсивенно чешыре рода Поэзіи признасить Бупвервекъ: лирическую, дидакшическую, эпическую и драмашическую. Сверхъ шого овъ счищаешъ за нужное допусшишь еще дополнишельный разрядъ (eine Егдапвипдасіавае!). Начало же, наъ котораго Бутервекъ выводить четыре главные рода, есть следующее. Поэть или субъективно передаеть свои мысли и чувствованія, какъ явленія своей собственной природы; или объективно, какъ явленія внъ его совершающіяся. Въ первомъ случать, Поэзія бываеть лирическою или дидактическою, смотря потому, чувство ли преобладаеть, или находится оно въ равновъсія съ разумомъ. Объективно изображаемое Поэтомъ не можеть иначе являться, какъ въ трехъ формахъ времени: протедтемъ, настоящемъ и будущемъ. Поэзія будущаго, поэзія пророческихъ видъній, не можеть быть иною, какъ лирическою, и потому переходить въ родъ субъективный. Поэзія прошедшело драма.

Машеріяль Лирической Поэзіи есшь чувсиво и мысль: индивидуальность Поэта нигдъ шакого значенія не имъеть, какъ въ этомъ родь. Два главные вида Лиры: Пъсня и Ода, изъ комхъ первая изобилуетъ чувствомъ, вторая мыслію. Между ними среднее мъстю занимаютъ романтическіе виды: Канзона, Сонетъ, Мадригалъ, Тріолетъ. Далъе слъдуютъ еще: Элегія, Лирическая Эпистола, Геронда.

Б. защищаенть Дидактическую Поэзію прошивъ шъхъ, которые не хотъли признать ел. Эта Поэзія, по мивнію его, не убъждаеть въ истинь, а представляеть ее въ такомъ свыть, что мы любимъ ее какъ прекрасное. От лирической отличаетол она дидактическимъ спокойствиемъ, которое основывается на равновъсіи чувства и мысли. Но если перейдеть оно въ догматическій или скетпическій

холодъ и буденть дъйсивовань сильные на разунъ, нежели на чувсиво и фанціазію, шогда Поозія исчезаєнть. Къ сему роду опиносянся: 1) Сашира, 2) Дидакщическая Эписиюла, 3) Принча, 4) Поучишельная Поома.

Въ изложеніи шеоріи эпическаго и драмашическаго рода, Б. ничънъ не оппличается оппъ прочихъ шеорешиковъ: онъ выбираешъ мнънія своихъ: предшеспівенниковъ. Но виды каждаго рода изложены безъ всякаго порядка, который могъ бы бышь или системаническимъ или исигорическимъ. Такъ въ Эпическомъ родъ начинаепть онъ съ Романпическихъ сказокъ и Баллады, и пошомъ переходишъ къ Эпопев. Въ число драмашическихъ видовъ включаешъ Трагикомедію и Мелодраму; подъ именемъ первой разумъелть онъ драму Шекспира. Къ особенному нянюму дополнишельному классу опрносишъ: 1) Пастушеское стихотворенів, принимающее всь формы, 2) Описательное, 3) Эпиерамму, 4) Эзопову Басню, 5) Романъ, занимающій, по мнънію Буппервека, среднее мъство между Поэзією и изящною прозою,

Изложивъ подробно содержание Эстепики Бутервека, мы можемъ теперь видъть, что лучшая
часть оной есть именно разръщение вопроса объ
вететическомъ интересъ, который могъ быть изслъдованъ только психологически. Б. по началамъ Психологіи, превосходно отдълилъ сей интересъ оттъ
теоретическаго, нравственнаго, религіознаго, и утвердилъ такимъ образомъ самобытное начало науки,
связавъ его съ Психологіею. Вотъ почему мы поставили Бутервека въ число Эстениковъ-Психологовъ. Касательно опредъленія изящнаго, мы не

можемъ опідань шой же нохвалы сему Теорешику. Въ разръщении сего вопроса, эклекшизмъ Б. повредилъ ему. Вольфъ и его послъдоващели заключали изящное въ чувствъ; Кантъ перенесъ его область сужденій; Шеллингъ ВЪ область идей. Бушервекъ называешъ изящное що чувствомъ, то понятіемъ, то идеей, не приставая ни къ какому особенному мнънію. Вошъ гдъ причина, почему теорія изящнаго въ самомъ себть у Бутервека смъщанна и неопредъленна; что же касается до отношенія изящнаго къ нашей душь и дъйствія его на внутренній міръ нашъ, эть вопросы психологическіе разръшены Бушервекомъ удовлетворительно.

Въ Піншикъ своей, Б. ясно обозначилъ нъкоторыя особенныя свойства Поэзіи, какъ искусства мыслящаго; но раздъление ея на роды и виды есть слабъйшая часть его книги. Теорія главныхъ родовъ можешъ бышь выведена изъ философскикъ началъ искусства; но въ теоріи частныхъ видовъ необходимо должно допустить историческую методуи послъ общаго введенія о главныхъ родахъ и ихъ особенныхъ свойствахъ, разсматривать Исторію каждаго рода у различныхъ народовъ по порядку и указывань на оригинальные шины, намъ извъсшные. По моему мнънію, нъпъ инаго лучшаго способа излагапь частную Пінтику: здъсь Исторія искусства должна вступить во всъ права свои. Бутервекъ, издавшій Исторію ново-европейской Литературы, могь бы эшо весьма удовлешворишельно исполнишь въ ошношеніи къ новой Поэзіи; но върояшно, ему недосшавало шакого же подробнаго изученія древнихъ, и здъсь едва ли не заключается причина того, почеиу его частная Пінтика такъ слаба въ сравненія съ общею.

## 2) Астъ

Эстетика Аста (\*), изъ всъхъ подобнаго рода сочиненій въ Германіи, представляетъ самое большее усиліе вывести всю Науку искусства изъ одного начала, подвести всь явленія оной одной идет. Астъ принялъ для сего философскую формулу: двойсшво всякой жизни, имъющей внупреннюю и вившиюю сторону, или начала субъекшивное и объекшивное, кошорыя послъ борьбы приходять въ соединеніе. Эту формулу, самую отвлеченную, и примъняемую легко къ явленіямъ всякаго рода, Астъ приложилъ и къ наукъ искусства,--и вошъ почему можно сказаль, что вся его Эсптешика написана двумя цвъшами: жизни внутренней и внъшней, и взаимнаго ихъ смъшенія. Теорешикъ забошился іполько объ томъ, чтобы всв явленія искусства привести къ философскому единству: отсюда проистекаетъ то однообразіе, которое, будучи насильственно наведено на разные виды искуссива, стерло съ нихъ живыя и свъжія краски, ошличающія ихъ другь оть друга. Насколько подробное свъдъніе о сочиненіи Аста только убъдить насъ въ этомъ заключеніи, предварительно мною сказанномъ.

<sup>(\*)</sup> Московскій Въспіникъ. 1829. Часпів 4. Основное начершаніе Эспіепінки Аспіа.

Искусство, по Асту, въ одновъ существъ духа человъческаго можетъ имъть свое начало, ибо оно есть его твореніе. «Искусство, какъ всякая жизнь, есть развитіе внутренняго, первороднаго....» Въ этъхъ словакъ, съ самаго начала, открывается уже чистый идеализмъ, или говоря языкомъ Ж. Поля, нигилизмъ Аста, который отвергаеттъ всякое участіе природы въ твореніи искусства и хочетъ создать его изъ чистаго духа.

Жизнь духа, какъ и всякая жизнь, имъешъ двъ стихіи: безконечную и конечную. Въ духъ онъ являютися въ видъ мышленія и созерцанія. Но ни въ какомъ процессъ духа одна изъ стихій не присутствуетъ исключительно, а только господствуетъ въ идель преобладаетъ мышленіе, въ образть созерцаніе. Религія есть гармоническое сліяніе объихъ стихій.

Художественная дъяшельность развивается изъ созерцанія. Въ художественномъ произведеніи без-конечная и конечная стихія духа, идея и образъ, соверщенно сливаются, такъ что ни одна изъ нихъ не подчиняется другой. Отсюда Изящество.

Но описюда и противоръчіе съ предыдущимъ. Если произведеніе созерцанія есть образъ и если въ созерцаніи находимъ господство конечной стихія духа, то какъ же плодомъ созерцанія можетъ быть художественное произведеніе, въ которомъ идея и образъ должны гармонировать, не подчиняясь одинъ другому?—Противоръчіе, доходящее до нельпости!

«Изящное есшь гармонія исшиннаго и добраго.» На какомъ же основаніи изящное будеть по пре-

имуществу гармоніей эттехъ двухъ свижій духа? Если истина, добродъщель, изящество, сущь только три разныя силы, въ коихъ человъческій духъ проявляется, що въ каждой изъ нихъ присутствуютъ равно двъ другія силы, ибо въ каждой есть высшее нераздъльное начало духа, божественное. Потомуто изящное истинно и благо; истина — прекрасна и блага; добро — прекрасно и истинно.

«Изящное еспь гармонія двухъ спихій, слѣд. примиреніе ихъ борьбы во время внутренняго образованія (\*); испиннымъ и совершеннымъ соединеніемъ двухъ спихій можетъ бышь только то, въ которомъ ни одна не подчинилась другой (\*\*).»

«Изящное можетъ явиться въ двухъ образахъ: 1) въ своемъ собственномъ совершенствъ, т. е. въ гармоніи своихъ стихій; 2) въ преимуществъ той или другой стихіи. Господствуетъ безконечное, идея: — рождается высокое; господствуетъ конечное, форма: — рождается прекрасное. Гдъ идея и форма сливаются, высокое и прекрасное гармонируютъ, тамъ совершенство искусства — изищное (\*\*\*).»

Сколько прошиворъчій!

Это невърно логически: потому что если высокое и прекрасное сущь разные виды изящнаго, то въ опредълени вида должно непремънно заключаться и опредъление рода, какъ главное условие. А здъсь напротивъ: опредъление высокаго и прекраснаго совершенно противоръчать опредълению ихъ рода.

<sup>(\*)</sup> спран. 32.

<sup>(\*\*)</sup> стран. 28.

<sup>(\*\*\*)</sup> стран. 55, 36 и 57.

Это невърно фактически: ибо явленія природы и искусства въ области высокаго и прекраснаго будушъ, по шакой шеорін, несовершенства въ отношенін къ изящному. По этому, небо, море, Монбланъ не представять перваго условія изящнаго гармоніи иден и формы; женщина и роза будушъ несовершенныя произведенія, ибо опносяпіся къ обласии прекраснаго. По эшому, Юпишеръ Олимпійскій, Лаокоонъ, Венера Медицейская, въ обласши Ваянія, Страшный судъ Микель Анджело, Галашея Рафаэля, всъ красошы кисши Тиціана, Проминей Эсхила, Божественная Комедія Данта, Макбетъ Шекспира — будушъ несовершенныя произведенія искусства, потому что относятися къ области высокаго или прекраснаго и не олицепворяющъ вполнъ идеала изящества.

Всъ онибки и прошиворъчія Асша происшекли изъ шого, что онъ нисколько не опредълилъ идеи художественной и не оппличилъ ея опть идеи философской. Разгадка прошиворъчій его заключается въ томъ, что идея художественная во всякомъ про-изведеніи, высокаго ли, прекраснаго ли стиля, совершенно гармонируетъ съ формою; но произведенія высокія возбуждають въ насъ болье идей философскихъ, размышленій; произведенія же прекрасныя дъйствують болье на наши чувства.

Прочіе виды изящнаго не нашли мъста въ Эстетикъ Аста, пошому что не подошли къ его общей формулъ.

Ложное стремление все подвести къ однообразному единству ни въ чемъ шакъ ярко не обозначилось, какъ въ частной Эстепниъ и въ Пінтикъ Асша. Раздъленіе искусствъ основано на той же противоположности внашней или объективной жизни съ внутреннею субъективною и взаимномъ ихъ соединеніи. Пластика есть представленіе внашней жизни, Музыка — внутренней, Поэзія — соединеніе внашней внашней и внутренней. Но къ этому Асть прибавляєть оговорку, что въ жизни нать ни исключительно внашняго, ни внутренняго, и такимъ образомъ снова всякое раздъленіе свое обращаеть въ нуль.

«Пластика есть Музыка представленная во витинемъ, птълесномъ бытін, а Музыка въ жизни внутренней разръщенная Пластика!»

Вонть до какихъ нельныхъ результанновъ доводинть Аста, стремление его всъ искусства слины въ общемъ единствъ! По этому можно разръщить Аполлона Белведерскаго въ звуки, превратинь ораторію Перголеза въ Мадонну Рафаэля!

Образоващельныя искусства снова дълятся на представление внъщняго (Ваяніе), внутренняго (Живопись) — и потомъ снова являются оговорки о томъ, что Пластика совсъмъ не уничтожаетъ внутренняго, а есть

«Випшнее представление внутренняго такъ, что оба должны образовать единое цълое и слиться въ единомъ созерцании: ибо Пластика исчезла бы, еслибы внутреннее находилось въ противоръчи съ внъщнимъ, и если бы оно не могло въ совершенствъ быть внъшнимъ представлено.»

Спрашивается: чънъ же отличается Пластика отъ искусства вообще, котторое есть также представление внутренняго во внъшнемъ?

Въ Пластикъ и Музыкъ одна стихія господствуетть надъ другою, а въ Поэзін онъ пъсно соединаются. Слъд. Поэзія есть совершеннъйшее изъ всъхъ искусствъ, потому что въ ней идеалъ его. Такимъ образомъ одно искусство унижается передъ другимъ; на дълъ этого нътъ: напротивъ, каждое пользуется свопми правами и преимуществами.

«Всякое искусство условлено Поэзіею: ибо произведеніе пластическое, какъ и музыкальное, проистекаетть отть одной эстепической идеи, которую творящій духъ въ самомъ себть образуетть и которая живо передъ нимъ носится во время художественной дъятиельности.»

Въ эшъхъ словахъ содержишся ключь къ часшной Эсшешикъ Асша. Изъ нихъ видно, что онъ не признаешь и не постигаеть различія идеи поэтической, пласипической, музыкальной и пр. далже, однимъ словомъ идеи художесшвенной въ различныхъ ея видахъ. У него идея безусловно и безразлично одна, и можешъ равно служишь живописцу, валшелю, музыканту, поэту. Потому всъ искусства умерщвлены и лишены своей жизни и цвета въ логическомъ ихъ единствъ. Теоретикъ не обратилъ никакого вниманія на указаніе взаимныхъ границъ ихъ между собою, что составляеть главную задачу частной науки искусства. Напрошивъ, всъ онъ сливающся въ одно, и указывается только аналогическое ихъ подобіе, которое можешъ вести художника къ однимъ только ошибкамъ прошивъ искусства. Отсюда описаніе бури въ Музыкъ, Аполлонъ Белведерскій въ каршинь, карпина въ Ваяніи, въ Драмъ, Романъ въ видь Драмы, Драма въ видъ Романа и всъ возможныя емъщенія родовъ и видовъ, плоды ложнаго стремленія сводить ихъ къ общему единешву.

Поэзія, представляющая высшее соединеніе внъшнято со внутреннимъ, въ свою очередь дълится опять на Поэзію виъшней жизни (Эпосъ), внутренней (Лиру) и Поэзію соединенія той и другой (Драму-Поэзію Поэзіи). И такъ Драма снова поставлена выше всъхъ другихъ родовъ Поэзін,-и чъмъ же будеть отличаться Эпось от Пластики вообще и ошъ Ваянія, Лира ошъ Живописи и Музыки, Драма опть самой Поэзіи? Одними только формами представленія. Бутервекова мысль объ отношеніи трехъ моменшовъ времени: прошедшаго, насшоящаго и будущаго, къ родамъ Поэзіи, находишся у Асша; но она подверглась искаженію: будущее Аспть опідаль Драмъ на шомъ основаніи, что въ немъ соединяются настоящее и прошедшее, которымъ соотвътствуюшь Лира и Эпось, сливающиеся въ Драмъ.

Опредъленіе видовъ Поэзіи у Аста основано на аналогіяхъ и инимыхъ сходствахъ, которыя уничтожають особенность каждаго вида. Есть опредъленія, поражающія нельпостью; такъ на пр. Романъ названъ распространенною Баснею или увеличенною Сказкою.

Я не счель бы за нужное говорить шакъ подробно объ Асіпъ, еслибы Эсшепійка его, состоящая вся изъ однихъ философскихъ формулъ, не дающихъ никакого понятія объ искусства и отучающихъ отъ живаго изученія самыхъ произведеній, не господствовала у насъ такъ сильно въ понятіяхъ о той наукъ, исторію которой я излагаю.

## 3) Бахманъ.

Эстетика Бахмана (\*) имъетъ нъкоторое преимущество передъ Эстетикою Аста въ томъ, что она заключаетъ въ ссбъ болъе результатовъ, выбранныхъ изъ лучтихъ критическихъ и философскихъ сочиненій объ искусствъ, снабжена библіографіею (\*\*) и согръта болъе теплымъ чувствомъ; но во всемъ, что касается до началъ и до подробностей эмпирической части науки, раздъляетъ съ нею тъже самые недостатки и также мало знакомитъ насъ съ сущностью самаго искусства и его живыхъ явленій.

Въ самомъ началъ своей шеоріи (\*\*\*) Бахманъ объявляенть, что главная задача оной есть приведеніе всъхъ искусствъ къ единству, подобная задачъ Философіи привести всъ науки къ тому же: отсюда выводить онъ, что ученія объ искусствъ не должно начинать съ произведеній его, а слъдуетъ искать имъ начала въ духъ художника. Здъсь ясно видимъ мы, какъ ложно понята имъ задача науки, какъ теоретикъ заботится только о единствъ между всъми

<sup>(\*)</sup> Die Kunstwissenschaft in ihrem allgemeinen Umrisse dargestellt für akademische Vorlesungen von Bachmann. Iena. 1811. Говоря эдъсь объ Эстепикъ Бахмана прежде Ж. Полевой, я не следую хронологическому порядку: Бахманъ заимствовалъ многое у Ж. Поля; но я держусь того порядка, который объясниль выше.

<sup>(\*\*)</sup> Хоптя Бахманъ и снабдилъ свою кингу довольно подробною Библіографісю; но слъды чшенія мало у него замъшны,—и къ шому же книги шеорешическія безъ всякаго различія посшавлены съ кришическими, историческими и сборниками.

<sup>(\*\*\*) \$ 1.</sup> 

искусствами, и нисколько о томъ, чтобы каждый родъ и видъ оныхъ определить въ самомъ себъ. Желая преподать науку искусства, онъ говоритъ заранъе, что не нужно знать ея явленій, а слъдуетъ начать прямо съ духа художника и изъ него вывести возможность оныхъ. Между тъмъ исторически разсматривая науку, мы замътили, что прежде явились произведенія, а потомъ теорія, которая была бы невозможна безъ фактовъ. Бахманъ находится въ явномъ противоръчіи съ Исторією науки и развитіемъ ея въ человъчествъ.

«Искусство есть твореніе, развитіе цълаго міра изъ глубины человъческаго духа, выходъ духа въ видимость, представленіе или воплощеніе идеи (\*).»

Здъсь видънъ чистый нигилизмъ Бахмана, не признающаго вліянія природы на художника. Въ шакомъ началъ, заключается и начало раздора между искусствомъ и природою.

«Произведеніе искусства есть красота, а красота есть идея, вышедщая въ видимость. — Идеи суть живые, высочайшіе, дъятельные, самобытные, творческіе помыслы генія (\*\*).»

Опредъляющся ли эптьми плеоназмами идеи художника и отпличены ли онъ отть идей философа, гражданина, законодателя? Чъмъ же будетъ разнипься произведеніе перваго отть произведеній сихъ. послъднихъ, которыя суть также видимое выраженіе идеи?

«Прежде чъмъ художникъ присшупаешъ къ исполненію, произведеніе уже можешъ предсшоящь душъ его въ

<sup>(\*) § 4</sup> и 11.

<sup>(\*\*) § 14</sup> H 11.

очерінаніяхъ, краскахъ, образв, и жинів чистюю мыслію въ его духв (\*).»

Какъ опісюда видно, что Бахманъ, стремивтійся разгадать искусство въ душъ художника, совсъмъ не, понималъ состоянія сего послъдняго въ що время, какъ онъ творитть, и самъ никогда не испыталъ подобнато ощущенія!—Напротивъ, въ самое время созданія, произведеніе яснъеть для художника. Желаніе создать, произвести, проистекаетъ изъ желанія уяснить передъ собою, увидъть идею внъ себя, въ явленіи. Потому, въ очертаніяхъ, краскахъ, образь, оно не можетъ быть ясно воображенію. Замъчательно, что Бахманъ въ этомъ случать употребилъ только слова, относящіяся къ формамъ искусствъ образовательныхъ, а ничего не сказалъ о звукахъ и словахъ, Музыкъ и Поэзіи. Ужь и это показываетъ, что мысль Бахмана несправедлива.

«Чтобы понять произведеніе искусства, надобно проникнуть въ самый духъ художника, откуда произведеніе вышло. — Призваніе къ искусству есть даръ божества, но явленіе художественнаго произведенія зависить от земныхъ силъ. Потребны многообразныя отношенія, много приготовленій, времени и напряженія, чтобы овеществить идею нашего духа и сотворить произведеніе, ей соотвътственное: трудомъ добытое можеть одна минута разрушить: потому можно быть художникомъ въ благородномъ и высшемъ смыслъ этого слова, не произведши ничего (\*\*).»

<sup>(\*) § 11.</sup> 

<sup>(\*\*)</sup> Спіран. 30. § 21. Daher kann jemand Künstler seyn, im edelsten und höchsten Sinn des Worts, ohne etwas produzirt zu haben. Выписываю нарочно этт слова, потому чтю едва можво повърнть, что онъ дъйствительно принадлежать Теорепику.

Эша мысль Бахмана есшь резульшанть предыдущей, не менве ложный. Отсюда видно, какъ шеоретикъ мало обращаенть вниманія на шехническую, исполнишельную, реальную сторону искусствь. Для него, искусство болье существуенть въ идев, нежели въ явленін; по его теорія можно быть Гомеромъ, Дантомъ, Шекспиромъ, не произведши ни Иліяды, ни Божественной Комедіи, ни одной Драмы; Б. въ идев можетъ наслаждаться Венерою Медицейскою и Преображеніемъ Рафаэля. Однимъ словомъ, его Эстетика еснть Наука искусства ез идеть, искусства еще не сотвореннаго, не вышедшаго на свыть изъ головы художника: потому и не примъняется она къ образцамъ искусства дъйствительнаго.

Приступая потомъ къ разсмотрънію сего послъдняго въ явленіи, Бахманъ нашелся принужденнымъ, подобно Асту, оговориться и возвратить ему индивидуальность, которую упичтожилъ вначалъ, назвавти его чистымъ выраженіемъ идеи.

«Всеобщее и индивидуальное, идеальное и дъйсшвишельное, говоришъ онъ, чуднымъ образомъ сливающся въ произведеніяхъ искуссшва (\*).»

Но если такъ, то почему же теоретикъ касается только всеобщаго въ искусствъ, и такъ мало заботится объ индивидуальномъ?

Эта малая его забошливость ярко означается въ Теоріи отдъльныхъ искусствъ, которыя стремится онъ подвести къ единству, нисколько не помышляя о назначеніи предъловъ каждому и описаніи его особенностей.

<sup>(\*)</sup> Спран, 58. 5 28.

«Вст искусства, говоришъ онъ, сунъ живые члены одного безусловнаго искусства, и ихъ общая цъль есть осуществление втчной идеи прекраснаго; онъ отличающся шолько разными орудіями представленія (\*).»

Пошому, Ваяніе, Живопись, Музыка, Поэзія сушь изображенія одной и шойже вычной идеи прекраснаго въ образахъ, краскахъ, звукахъ, словахъ, — и нъпть, по мнънію Бахмана, никакого различія между идеями Ваяшеля, Живописца, Музыканша и Поэша. Разскажите въ спихахъ Спрашный Судъ Микель Анджело: будешъ Поэма; изваяйше Мадонну Рафаэля: будеть статуя; перенесите на холсть и раскрасьте Аполлона Белведерскаго: вотъ вамъ картина; превращите Романъ В. Скотта въ Драму и Драму Шекспира въ Романъ! По теоріи Бахмана, основанной на идеъ единства, все это будетъ прекрасно, но на дълъ дурно и есть святотатство противъ искусства, какъ его понимающъ художникъ и кришикъ, Бахманъ не постигаетъ того, что идея, годная для Пластики, не годится для Живописи, и обрантно; счастливое внушение Поэту можетъ быть несчастнымъ для Живописца и пл. д. (\*\*). Увлекаясь мыслію объ единствъ, онъ стремится только къ тому, чтобы показать аналогическое сходство между разными родами искуссива. Описюда проистекаютъ всъ

<sup>(\*)</sup> Стран. 47. § 37.

<sup>(\*\*)</sup> Художники Намецкіе, увлекаясь ложными шсоріями, часто забывающь свойства своего вскуссива и идею помпическую принимающь за живописную. Такъ на пр. одинъ Намецкій Живописець изобразиль море и надъ нимъ орла: идея, прекрасная для пізсы лирической, но въ живописи совершенно безплодная.

эшть опредъленія одного искусства посредствомъ другаго: «Живопись есть субъективная Пластика, или Поззія красокъ, Пластика есть объективная Живопись, Барельефъ переходъ оттъ Пластики къ Живописи, вокальная Музыка тоже что нагое въ образовательныхъ искусствахъ» и проч. Такого рода подобія аналогическія доходятть иногда до нельпости.

Между пітыть, во всемъ, что касается до замъчаній о частныхъ свойствахъ каждаго искусства, Бахманъ обнаруживаетъ совершенное невъжество. Приведу два примъра.—Онъ говоритъ о Ваяніи, что оно дъйствуетъ на зръніе и осязаніе (\*); но кто будетъ осязать мраморъ, топтъ уже не въ состояніи надлежащимъ образомъ наслаждаться искусствомъ; топтъ эстетическое наслажденіе превращаетъ въ плотское. Къ тому же, близко стоя возлъ статуи, чтобы осязать ее, не льзя уже наслаждаться самимъ произведеніемъ.

» Рисунокъ манеренъ, говоришъ Бахманъ, когда индивидуальносшь художника слишкомъ въ немъ выступаеть.» Но по рисунку, всякій опышный живописецъ и знатокъ искусства узнаётъ каршины Микель-Анджело, Рафаэля, Тиціана: такъ сильна ихъ индивидуальность. По этому ихъ произведенія манерны!

Опиносительно къ теоріи Поэзіи, должно замъшить, что это искусство также потерялось совершенно въ однообразной безпрытности всего. При-

<sup>(\*)</sup> Сапран. 52, § 2.

ступая къ раздъленію Поэзін на роды, Бахманъ начинаетъ слъдующимъ отвлеченнымъ умозръніемъ:

«Начало пройства есть великій законъ вселенной, по кошорому вст вещи созданы, какъ огромное, шакъ и малое. Вездъ мы находимъ два полюса, положищельный и оприцательный, объекшивный и субъекшивный, и потомъ претъе, въ чемъ эпть полюсы взаимно уничиожаются и живо проникають другь друга. Но сія тожественность не есть поздныйшее произведеніе обоихъ полюсовъ; напрошивъ, наука о природъ научаешъ насъ, что въчное и безусловное тожество мысли и бытія есіпь первоначальное, и противоположности изъ него уже развиваются въ видъ особыхъ формъ, чтобы разоблачить въчное бытіе его. Если Поэзія есть соединение Пластики и Музыки, то она необходимо существовала ранъе сихъ объихъ искусствъ.... Какъ искусства вообще раздъляются на три главные разряда, такъ и Поэзія въ свою очередь делиніся на шри особыя формы: эпическую, лирическую и драмашическую, изъ кошорыхъ не Драма образуетъ шожесшво, ибо она позднъйщаго образованія, но Эпосъ, какъ родъ первоначальный, изъ коего развились прочіе: Лира же и Драма, какъ два главные полюса.»

Такимъ образомъ, явленія Поэзіи приведены Бахманомъ къ общему безразличію всъхъ возможныхъ явленій міра: ибо, говоря словами Ж. Поля, чего въ міръ не льзя разбишь на полюсы и привесни къ безразличію?

Излагая теорію каждаго частнаго рода Поэзіи, теоретикъ отправляется отъ такихъ отвлеченныхъ и общихъ началъ, которыя могутъ быть примънены рышительно ко всему безъ исключенія.

Спиремленіе сосредопючнию вст искусства въ одномъ общемъ ихъ единствъ, заставило Бахмана искатив такого рода, въ которомъ бы вст искусства: Пластика, Музыка и Поэзія, сливались въ одно цълое. Онъ нашелъ это соединеніе въ Оперть, которая, по идеть (der Idee nach), является ему совершеннъйщимъ произведеніемъ художественнымъ, олицетвореніемъ того единаго и безусловнаго искусства (absolute Kunst), въ коемъ вст прочія какълучи сливаются. Такъ выходить по идеть Бахмана; но на дълъ, Рафавль долженъ будетъ идти въ декораторы театра и Шекспиръ въ сочинители либретто, для того, чтобы идея безусловнаго искусства, по Бахману, олицетворилась.

Что касается до частностей сочиненія, що Бахманъ, какъ эклектикъ, заимствовалъ многое у своихъ предшественниковъ, теоретически или эмпирически наблюдавщихъ искусство. Такъ, характерныя черты художественнаго произведенія (\*) взяты изъ Бутервека; объясненіе, въ какомъ смыслъ разумъли древніе подражаніе природъ, заимствовано у Шеллинга (\*\*); опредъленія фантазіи въ разныхъ степеняхъ, генія и таланта (\*\*\*), изъ Ж. Поля; характеристика Греціи (\*\*\*\*) изъ него же; древняго и новаго искусства (\*\*\*\*\*) изъ Шлегелей; опредъленія высокаго и прекраснаго (\*\*\*\*\*\*) изъ Аста и Канта;

<sup>(\*)</sup> стран. 21. § 14.

<sup>(\*\*)</sup> стран. 26. § 18.

<sup>(\*\*\*)</sup> сшран. 28. § 20.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> стран. 31. \$ 23 и 24.

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> спран. 34. § 25, 26, 27.

<sup>(\*\*\*\*\*\*)</sup> спран. 40. § 50.

опредъление грация (\*) изъ Лессинга; комическаго и симпнаго, юмора, проніп, остроумія и глубокомыслія (\*\*) изь Ж. Поля; подробности о Ваяніи изъ Винкельмана; о различін Живописи опть Поэзін (\*\*\*) изъ Лессинга. — Теорія часпиныхъ видовъ Поваін наложени у Бахмана безъ всякаго нешорическаго порядка. Подробные другихъ родовъ шракшована Драма, но всь подробносии взящы изъ курса Августа Шлегеля. Типъ Эпоса сиятъ съ Иліяды. но нисколько не опънчень Эпосъ рапсодинескій, первоначальный, опрь искусственной Эпопеи. несправедливо причисленъ къ Эпосу, и не указаны нисколько его разнообразныя спихіи. Историческій Романъ названъ уродомъ искусства. Лирическая Поэзія наложена весьма неполно, особливо же всь роды ново-европейской Лирики. Все, заимстивованное Бахнановъ у другихъ прудолюбивыхъ изследоващелей, пошеряло свое значение: ибо предсшаеть намъ въоднихъ голыхъ, пустыхъ, мершвыхъ резульшащахъ, въ которыхъ слъды живаго труда и наблюденія уптрачены совершенно. Въ теченіи всей Эспешики, середи эштахъ нагихъ и безплошныхъ формулъ, вы не вспрътите ни одного примъра, коморый бы оживиль сухую мысль и показаль бы живое, свое наблюденіе въ шеорешикъ. Такіе результаты добышы усиліями великихъ Винкельмановъ, Лессинговъ

<sup>(\*)</sup> сперан. 41. § 51.

<sup>(&</sup>quot;") стран. 42-47. § 52-36.

<sup>(\*\*\*)</sup> спран. 64. § 15. Но Вахманъ говориять объ этими, примънишельно къ одной исторической Живописи, погда какъ Лессингъ опредълилъ си границы вообще.

и Гердеровъ, а здъсь они являющся какииъ-що нохищеннымъ сокровищемъ, собственностью непрудолюбиваго умозрънія. Сіи-що округляющіе результаты особенно вредно дъйствуютъ у насъ на учащееся юношество: ибо отводять его вниманіе отъ опытивыхъ наблюденій надъ искусствомъ, заранъе предлагая уму окончательныя формулы, поглощающія всякое новое, свъжее изслъдованіе.

И шакъ, Эсшешики Асша и Бахмана предсшавляющъ не чио иное, какъ приведеніе науки искуссшва къ общимъ законамъ Философіи, или Философію науки, гдв искуссшво шеряещъ свое самобышное начало и какъ часшь духовнаго мірошворенія въ человъкъ, исчезаешъ въ его цъломъ Въ общей шеорів искуссшва, вдея художесшвенная не ошличена ни ошъ какой другой идеи; въ часшной шеоріи ошдъльныя идеи родовъ не ошличены между собою. Единсшво наукъ выигрываенть описюда, но знаніе и жизнь проигрывающъ совершенню.

# 4) Жанъ-Поль Рихтеръ

Жанъ-Поль, (\*) отправлявшійся ошъ другой точки чемь предыдущіє писатели, начинаеть въ своихъ Предисловіяхъ (\*\*) насившками на все возможныя Эстетики, какія произвела Германія. Его книга, на-

<sup>(\*)</sup> Vorschule der Aesthetik nebst einigen Vorlesungen in Leipzig über bie Parteien der Zeit, von Jean Paul. Zweite verbesserte und vermehrte Auflage. 1815. 5 mona.

<sup>(\*\*)</sup> Предисловіе къ первому наданію 1804 года и ко аннорому означеннаго года.

званная преддверіємъ къ сей наукъ, кроив положительныхъ мыслей о Поэзіи, содержинть въ себъ и Сантиру на безплодныя Нъмецкія теоріи. По миънію его, удовлетворительнъйшая и полезная теорія могла бы быть составлена добросовъстинымъ выборомъ изъ всъхъ эстеническихъ рецензій, какія помъщаемы были въ литературныхъ журналахъ Германіи. Богантъйшіе матеріялы предложили для того Лессингъ, Гердеръ, Гёте, Виландъ и другіе Критики и Поэты. Особенно нападаетъ Жанъ Поль на такъ называемыя логическія построенія, которыя начали слиткомъ часто являться въ его время.

«От новых прансцендентальных Эстетиковъ, говорить Ж. Поль, Философъ, какъ и художникъ, получаетъ не болье какъ полу-начто (ein halbes Nichts).»

Однимъ изъ путей къ эстетическому *Ничто*, Ж. Поль признаетъ страсть такого рода теоретиковъ разръщать самые существенные предметы въ самыхъ неопредъленныхъ терминахъ философскихъ, такъ на пр. опредълять Поэзію безразличіемъ объективнаго и субъективнаго полюса.

« Это столь же ложно, сколько и истинно, прибавляеть Ж. Поль, ибо спращивается: чего не льзя поляризировать и индиференцировать? »

Книга Ж. Поля, въ приложении своемъ, касается преимуществевно Повзіи: о прочихъ искусствахъ говоритъ онъ только сравнительно съ главнымъ своемъ предменюмъ. Въ изложении, Ж. Поль, какъ своенравный Поэтъ, не держится никакого наружнаго систематическаго порядка, хомяя и дълитъ сочинение свое на параграфы, въ угоду Нъмецкому систе-

машизму. Онъ не шерпишъ никакихъ пючныхъ, спрогихъ опредъленій; онъ излагаентъ, какъ Поэлгъ, оживляя свои мысли безпрерывными примърами. Весьма часто, какимъ нибудь ръзкимъ сравненіемъ, Ж. Поль полнъе намъ выскажентъ мысль шеореническую, нежели другой систематическій Эсшетикъ въ своихъ философскихъ шерминахъ. Живыя изреченія Поэта въ насъ сильнъе напечатильваются, нежели отвлеченныя умствованія безчувственнаго шеорентика. Киига Жакъ-Поля есть Поэзіл Пінтики: воптъ почему и употреблять ее можно, какъ поэтическое дополненіе къ выводамъ и положеніямъ науки.

Ж. Поль начинаеть съ опредъленій Поэзіи, изъ коихъ ни одно ему не нравится: лучшее, по его мивнію, есть древнее Аристопелево. Излагая две противоположныя системы теоретиковъ, Ж. Поль преслъдуеть сначала Идеалистовъ, называя ихъ поэтическими Нигилистами, желающими создать искусство изъ ничего безъ участія природы, потомъ Матеріялистовъ, заключающихъ оное въ вещественномъ подражаніи природъ. Такимъ образомъ, Ж. Поль въ лиць сихъ теоретиковъ преследуетъ теорію Нъмцевъ и Французовъ и самъ является примирителемъ объихъ системъ, равно допуская идеальное и реальное начало въ происхожденіи Поэзіи. Все это изложеніе оживлено сильными и ръзкими примърами изъ самаго искусства и біографій Поэновъ.

Ко всеобщей Эсшеникъ опносинся вся психологическая часнь его книги, опиличающаяся необыкновеннымъ глубокомысліенъ и остроумісмъ. Особенно превосходны спалым о леспинце поэшическихъ силъ, о Геніъ, котораго признаки Ж. Поль обозначиль превосходно, о Сывшномъ, и объ Остроуніи (Witz). Но и надъ сими спіатьями еще возвышающься двъ другія, а именно, объ Юморть, гдъ Ж. Поль достигъ до самосознанія и опредълиль превосходно ту способность, которая въ немъ преобладала, и стапья объ Характерахъ, исполненная наблюденій драгоцънныхъ для Поэта и Критика. Всъ сіи статьи могуть быть несомнънно приняты въ психологическую часть нормальной Эстетики.

Частная Эстепика Ж. Поля, касающаяся только родовъ Повзіи, основана вся на мысли Лессинга: положить границы родамъ и видамъ искусства и утвердить особенныя свойства каждаго. Она не общирна, но въ немногомъ заключаетъ зародышь Частной Піитики. Изъ сихъ статей, относящихся болье къ нашему предмету, равно и изъ статьи объ характерахъ, я извлеку нъкоторые отрывки съ тою цълью, чтобы познакомить съ образомъ изложенія Ж. Поля и оправдать мою мысль, которую имью о употребленіи его книги при изложеніи Науки Повзіи.

- «Ничшо шакъ не ръдко и не шрудно въ Поэзіи, какъ *истинные* харакшеры.
- «Харакшеръ есшь преломленіе, цвѣшъ, кошорый принимаешъ лучь воли въ человъкъ; всѣ прочія духовныя дарованія, разумъ, остроуміе и проч. могушъ только усилить или ослабить цвѣтъ, но не создать его. Харакшеръ опредълленся не однимъ свойствомъ, не многими, а ихъ степенью и взаимнымъ другъ ко другу отношеніемъ; но всему этому основаніемъ должна служить тайная, органическая точка души, около коей все зарождается.

- «Въ каждомъ человъкъ присущи всъ формы человъчества, всь характеры онаго, а собственный характеръ есшь непоняшное избраніе особаго цвіша при созданіи человъка, неизбъжное при переходъ безконечной его свободы въ конечное явленіе. Если бы не такъ было, то мы не могли бы понять или отгадать никакого инаго харакшера, кромъ нашего собственнаго, повтореннаго въ другихъ. Вошъ почему Поэшъ умъешъ въ искусствъ создавань шакіе харакшеры, которые въ жизни никогда ему не встръчались. Вотъ почему и чишатель находишъ ихъ схожими, не смощря на шо, что не попадааись ему оригиналы въ дъйспвишельности. Сужденіе о сходсивъ предполагаенть знаніе оригинала, и дъйствительно это знаніе есть въ чищатель, какъ въ Поэшт. Геній же опіличается штить, что въ немъ міръ человъческихъ силь и явленій предсшаенть какъ высокое произведение середи свышлаго дня, шогда какъ въ другихъ онъ поконися безъ свыща, въ глубинъ духа. Въ Поэшт все человъчесшво находишъ сознаніе и языкъ: вошь почему онь возбуждаешь сіе сознаніе въ ближнихъ.... Другой, пълый внутренній человъкъ движетися въ насъ при живомъ, нашемъ собспвенномъ...»
- « Харакшеръ родишся въ Поэшт какъ человткъ. Молнія зарождаешъ его. Всякая жизнь родишся, а не дилается. Все возможное знаніе міра и людей не создасшъ каракшера, кошорый жилъ бы и двигался самъ собою.
- «Кшо изъ ощдъльныхъ, въ опышт лежащихъ косшочекъ, по разнымъ кладбищамъ, думаешъ собращь себъ скелешъ каракшера, сцъпляешъ его и болъе кроешъ и одъваешъ, нежели воплощаешъ,—пошъ мучишъ себя и другихъ призракомъ жизни, кошорый долженъ онъ посредсшвомъ проволоки приводищь въ движеніе и засшавлящь шагашь. Великіе Поэшы не были въ жизни великими

знашоками людей; еще менъе послъдніе были великими Поэшами. Гёше юноша создаль Гёца.

«Опышъ и знаніе людей, конечно, неопъненны для Поэна, но для шого шолько, чнобы дашь краску харакшеру, уже созданному и очерченному, кошорый усвоиваенть себъ и вбираенть въ себя черны, набранныя опышомъ; харакшеръ же снюль мало создаешся ими, какъ человъкъ ъдою. Образъ богини, Минерва, прыгаенть не въ голову Поэша, а изъ головы его, полная жизни и въ полномъ вооружении; но для шакихъ живыхъ сущеснівъ, пускай опышть дасять ему мъсшныя, приличныя краски. Создаль ли онъ Ліану, накъ извъсшный намъ авшоръ (\*), изъ самаго себя, що пусшь высмащриваешь для нея въ обыкновенной жизни локоны, взоры, слова, ей приминыя. Прозаикъ берешъ дъйсшвишельное сущесшво изъ своего круга и хочешъ возвысипь, его до идеальнаго, поэмическими прибавками; Поэшъ, напрошивъ, снабжаешъ свое идеальное созданіе индивидуальными дарами дъйсшвишельносши (\*\*). »

Разлисіе Драмы от Эпоса. «Въ Драмъ господствуетъ одинъ человъкъ и припятиваенть къ себъ молнію изъ облаковъ; въ Эпосъ владычествуеть міръ и родъ человъческій. Эпосъ простираетъ передъ нами необъятное цълое и превращаетъ насъ въ боговъ, созерцающихъ міръ; Драма выръзываетъ жизнь одного человъка изъ міра временъ и пространствъ; ода напоминаетъ намъ объ насъ же, шогда какъ Эпосъ покрываетъ насъ свочить міромъ. Драма есть бурный огонь, отъ котораго корабль взлетаеть, или гроза, коею разръшается жар-



<sup>(\*)</sup> Ж. Поль разумъсшъ себя и навъсшвое анцо въ его романъ: Тишанъ,

<sup>(\*\*)</sup> Глубоки мысли Ж. Поля о нравспвенносини каракитеровъ, объ индивидуальносии ихъ слищой со всеобщносищю и о шехническомъ исполнении.

кій день; Эпось — фейерверкь, гдв являются города, взлетающіе корабли, бури, сады, войны, герои: Драма моженть войни въ Эпосъ какъ часнь (\*). Драма, будучи сшъснена въ одномъ человъвъ, пошому болъе связана ошношеніями времени, місша и вымысла, шакъ какъ и встхъ насъ связываешъ дъйсивищельносшь. Для шрагическаго героя солнце восходишь и заходишь; для эпическаго въ одно и шоже время здесь вечеръ, шамъ ушро. Эпосъ блуждаешъ надъ мірами и покольніями, - и если, по Шлегелю, онъ можешъ вездъ бынь прерванъ, що слъдовашельно вездъ и продолжащься: ибо гдъ же прекращается міръ, т. е. всеисторія? - Въ Эпосъ дъйствуенть судьба міра, въ Трагедін участь, жребій человька. Въ Эпось мірь несепть героп, въ Драмь Апілась несепіъ міръ, хонія подъ конецъ и погребаепіся подъ нимъ. Эпосу необходимо чудо: ибо вселеннам въ немъ господствуенъ, которая сама чудо, и въ ней все должно бынь, а слъд. и чудеса; на двойной его сценъ, на небъ и земаъ, все происходить можешъ.

«Эпосъ идетъ впередъ посредствомъ внъшняго дъйствія, Драма посредствомъ внутренняго; у Эпоса для того дъла, у Драмы ръчи. Эпическая ръчь описываетъ ощущеніе, Драматическая содержитъ его.

«Крашка и незначительна бишва, или великольшное шествіе, замъченное Драмашикомъ въ скобкахъ. Въ Эпосъ, напрошивъ, это составляетъ матеріялъ описанія.

«Драма — эпическій рядъ лирическихъ моментовъ. Въ ней соединяется объективное съ лирическимъ. Поэтть Драматическій есть суфлеръ души. Присупіствіе хора у древнихъ было живою, цъльною лирическою стихіей.

<sup>(\*)</sup> Мысль Аристопеля.

- У Шиллера, сентенцін дійспівующих виць можно наввашь маленькими хорами.
- «Эпосъ дамненъ, Драма корошка, пошому что Эпосъ совершается въ прошедшемъ и во внъшнемъ міръ человъка, Драма же въ настоящемъ и во внутреннемъ его міръ.
- «Въ Драмт дъйсшвіе (das Werden), въ Эпост бышіе (das Seyn).
- «Въ Драмъ одна господсивующая спіраспь: она должна восходинь, падань, лешънь, идни, шолько не оснанавливанься.
- «Такъ какъ Драма дъйсивуенть въ настоящемъ, то въ ней не такъ легко перескакивать черезъ время, какъ черезъ мъсто. Другое время предполагаенть другое состояние духа, а въ шакомъ случат скачокъ всегда бываетъ ощущителенъ.
- «Въ Эпосъ, напропивъ, гръхъ прошивъ времени прощается, но гръхъ прошивъ мъста нъпъ: потому что въ прошедшемъ время теряетъ длину, а пространство сохраняетъ ее. Пусть эпическій Поэтъ летитъ съ небесъ на землю, но онъ опиши намъ полетъ свой (Драматикъ предоставляетъ это машинисту) (\*).»
- О Романъ. Романъ есшь общая форма, въ кошорой всѣ формы поэшическія сливающся. Романъ можешъ бышь эпическимъ (Вильгельмъ Мейсшеръ), драмашическимъ (Романы В. Скопппа), лирическимъ (Вершеръ) (\*\*).

Объ Лири. «Въ Лирической Поэзіи живописецъ становится картиною, пворецъ своимъ пвореніемъ.

<sup>(\*)</sup> Вошъ почему (можно здась заканнинь), въ Эноида Виргилія, Меркурій, лешя съ неба на землю, осшанавливается на гора Аппласа.

<sup>(\*\*)</sup> Эшо новое возгръние на Романъ, не мосму мизицо, еспъ самое удовлениворинислънос.

- «Эпосъ предсшавляенть собывне, развивающееся изъ прошедшаго; Драма собывне, идущее на всшръчу будущему; Лира чувсшвованіе, завлюченное въ насшоящемъ.
- «Лира предшествуеть вствъ формамъ Поэзін, поелику чувствованіе есть мать, зажигательная искра всякой Поэзін, какъ безобразный Проминесть огонь, котторый оживляеть всть образы.
- «Историческое въ Эпосъ разсказывается, въ Драмъ предвидится или творится, въ Лиръ чувствуется или проживается.
- «Если чувсивованіе можно приняшь за общее, за обращающуюся кровь во всей Повзіи: що Лирическіє роды будушъ опрывочные, сами по себт живущіе члены обтихъ исполинскихъ шталъ Повзіи. И шакъ, Ода, Дивирамбъ, Элегія, Сонешъ будушъ унисонъ, вынушый изъ гармонической лъсшвицы Драмы; Романъ, Сказка, Баллада, Легенда рядъ звуковъ, вырванный изъ фуги Эпоса (\*).»

Такимъ образомъ, въ поэтическихъ мысляхъ свомхъ о Поэзіи, Жанъ-Поль бросаетъ великіе зародыши, изъ которыхъ, посредствомъ приложенія къ примърамъ, могла бы развиться частная теорія родовъ и видовъ. Ж. Полева книга, вся, есть сильное предчувствіе Науки Поэзіи, исшедшее изъ сознанія самаго Поэта.

<sup>(\*)</sup> Желашельно бы было, чінобъ Эсіпенінка Жанъ-Поля переведена была хошя въ извлеченіи на Русскій языкъ, но шакой переводъ, по моему митино, долженъ бышь мекуеною передълкою, легкою и понянною, но съ штими же поэшическими красками. Эша книга могла бы развишь много основащельныхъ идей о Поезіи въ нашемъ юношеснівъ, конторому особенно должна бы понравищься шакая Поезія Піншики.

Въ современной Германів, наука искусства и Поэзін принимаенть историческое направленіе, прониводъйсшвующее спірасши къ ошвлеченнымъ умоэришельнымъ шеоріямъ. Это можно видьть по изобилію историческихъ сочиненій надъ теоретическими въ обласити нашей науки. Даже сіи послъднія принимающъ форму историческихъ построеній и въ развитии постепенновъ разсматриваютъ явленія искусствъ и единство закона, ими управляющаго. Къ сему роду сочиненій можно опинести слъдующия: Хариномось или Теорія и Исторія изящных искүсствь, Карла Зейделя (\*); О главныхъ періодахъ изящнаго искусства или Искусство представленное въ развити Исторіи міра, Амедея Вендта (\*\*), н Руководство ко Всеобщей Исторіи Поэзіи, Карла Розенкранца (\*\*\*).

Зейдель, по основаніямъ своимъ, принадлежишъ къ числу Платониковъ-Шеллингіянцевъ. Онъ полагаенть, что вполнъ обнять искусство можно только исторически и что главнымъ предметомъ науки онаго должно быть послъдовательное развитіе и проявленіе изящнаго въ различныя времена и у различныхъ народовъ. Во всемъ, что касается до изящнаго въ

<sup>(\*)</sup> Charinomos. Beiträge zur allgemeinen Theorie und Geschichte der schönen Künste von Carl Seidel. 2 Theile. Magdeburg. 1825-1828.

<sup>(\*\*)</sup> Ueber die Hauptperioden der Schönen Kunst, oder die Kunst im Laufe der Weltgeschichte dargestellt von Amadeus Wendt. Leipzig. 1831.

<sup>(\*\*\*)</sup> Handbuch einer allgemeinen Geschichte der Poesie von Der Karl Rosenkranz. Drei Theile. Halle. 1852-1855.

нскусства, Менцель признаенть историческій маш**табъ Зейделя совершенно върныть и его самаго** лучшимъ современнымъ шеорешикомъ Германіи. Въ эшомъ миваім ясно видно новое историческое направленіе, котторое приняла теперь наука искусства. Но Менцель ушверждаеть, что такойже эмпирическій взглядъ сльдуенть обрашинь и на другую стюрону изящнаго въ природъ; Кришикъ пребуепъ какой-то Естественной Исторіи красоты и ждеть Нашуралисша-Эсшешика, кошорый описаль бы явленія прекраснаго въ природъ и человъкъ, какъ созданіяхъ Божінхъ. Такинъ образонъ, Менцель признаенть, какъ будто двъ части Эстепики: естественную и художественную. Послъдней удовлетворяетъ Зейдель, своимъ историческимъ изложениемъ, но первой еще не удовлетворилъ никто въ Германіи, по миънию Менцеля. Не льзя не указапиь однако на многіе машеріялы, изгошовленные Гердеромъ для шакой науки изящнаго въ природъ (\*).

Книга Амедея Вендша предсшавляеть усиліе приложить Философское начало къ историческому построенію искусства во всъхъ его родахъ и видахъ. Замътно въ книгъ малое изученіе фактовъ, особливо въ отношеніи къ древнему Греко-Римскому и новому Италівнскому искусству. Книга Розенкранца, ученика Гегеля, представляеть отчасти тоже стремленіе; но видно также, что Розенкранцъ, какъ эклектикъ, хоптълъ совокупить результаты всъхъ предтествовавшихъ сочиненій, и не столько изучалъ произведенія По-

<sup>(\*)</sup> Въ ero Kalligone, какъ голорено было выше.



эзін, сколько книги, содержащія изученіе оныхъ. Впроченъ его трудъ представляеть замвчательное усиліе: представить Исторію Поэзіи всъхъ нардовъ въ совокупной цълости.

Чисто теоретическія сочиненія по части искусства столь же ръдко теперь являются въ Германіи, сколь прежде являлись часто; но и ть находять неутомимаго гонителя въ Менцель, который защищаетъ историческое направленіе (\*). Вотъ замъчательныя слова его, въ коихъ сіе направленіе ясно выражается.

«Чистая Эстепика пускай предлагаеть только факты изящнаго, какъ Естественная Исторія — факты природы. Она должна быть зеркаломъ, всеобъемлющею памятью изящнаго, какъ Естественная Исторія есть зеркало и намять природы. Но она также приводить изящное въ систему, какъ Естественная Философія при-

<sup>(&#</sup>x27;) Кромъ жинти Пітеклинга, и Эспепическаго Лексикона Ісйпелеса, о кошорыхъ я уже упоминаль, вышли еще въ Германіи: Die Aesthetik aus dem Gesichtspunkte gebildeter Freunde des Schönen. Vorlesungen gehalten zu Bremen, von Prof. Dr. W. E. Weber. Zwei Abtheilungen. Leipzig und Darmstadt. 1834, 1835, и Freie Vorträge über Aesthetik, gehalten zu Zürich, von Dr Ed. Bobrik, Prof. der Philosophie daselbst. Zürich. 1854. Knnга Шпеклинга замвчагнельна историческимъ введениемъ, кочиорое полимить образонь предспавляеть развиние дешениями. Менцель порицаетъ Автора за стремленіе также отвлечено опредълнить изящное, какъ оно опредълялось прежде. Книгу Вебера хвалипъ онъ за религіозный духъ, которымъ она напинтана; по порищенть въ Автора наклонности виденть въ извидномъ одно божеспівенное: нбо шакой способъ возэранія, съ одной стороны ведетъ къ символизму въ искусствъ, а съ другой къ обогопворению предметовъ, того недостойныхъ. Кинта Бобрика, кажешея, менье замъчашельна чемъ другія.

роду: ибо она собираемъ и сравиваемъ все излидное и располагаемъ его по закону сродсшва на роды и виды, коморые сами собою срасмаюмся въ есшесшвенную сисмему. Всеобъемлющій опышъ и собираніе, правильное сравненіе и расположеніе изящнаго: вошъ единсшвенная задача Эсмешики.»

Такимъ образомъ, отть своихъ синтетическихъ теорій, Нъщы, какъ видно, возвращаются къ историческому созерцанію искусства, но возвращаются, богатые идеями глубокими. Отть такого сліянія Философскаго направленія съ Историческимъ, должно ожидать благихъ плодовъ и для теоріи Поэзіи.

### Заключения.

Посль Германіи намъ следовало бы разсмонгрышь развитие теоріи въ нашемъ Отпечествь; но мы должны скромно сознаться, что у насъ сія наука не сдълала никакихъ національныхъ пріобръщеній. Сначала, робко и набожно мы слъдовали теоріи Французской; пошомъ, убъжденные Нъмцами, ошказались ошъ Французовъ, и шеперь, съ шакою же покорностію, следуемъ теоріямъ Немецкимъ. Но должно замышить къ сожальню, что въ послъднемъ нашемъ Германскомъ спіремленіи, мы, увлекаясь болье умозришельными и безплодными шеоріями нашихъ учителей, слишкомъ мало знакомились съ криппическими трудами той же націи, и вовсе не следовали ея примъру въ живомъ и своенародномъ изучении Поэзіи. Должно однако, къ чести нашей, сознашься, что мы, со времени Германскаго вліянія, стали глубже вникашь въ идею искуссива и въ этомъ опношения опередили прочіє народы Европы, которые, держась кръпко національныхъ предразсудковъ, до сихъ поръ недоступны новому ученю Германцевъ объ искусствъ. Вліяніе сей страны, повсюду въ Европъ и особенно у насъ, сильнъе ему подвергинихся, было полеэно тыть для практики Поэзіи, что возвратило ее къ національному направленію: Жуковскій, представитель у насъ Германскаго вліянія, былъ предтественникомъ Пушкину, начинателю направленія народнаго. Должно надъящься, что и въ теоріи исскусства, Германія, уже давшая намъ мысли болье върныя, наведенть насъ и на путь своенароднаго изученія.

Исторія всякой Науки есть лучшее и върныйшее средство къ тому, чтобы, во первыхъ полнъйшимъ образомъ осмонервны и собраны всв мантеріялы, изгошовленные для нея другими народами; во вторыжи: оппличинь въ ней испинное и всегдашнее опть ложнаго и случаннаго; въ третьихъ: опредълнить форму и направленіе, какія должна приняпь Наука соопвыпспрвенно современнымъ поптребностиямъ. Такимъ образомъ, прошедшее Науки сшановишся собственностью или предупредишельнымъ урокомъ ея настоящаго, и опісюда върнъе опредъляются пуши, которые имбеть она совершить въ будущемъ, для пополненія своихъ недоспіаніковъ: а въ эпіомъ и жизнь Науки, и порука ея неусыпной двятельности. Исторія Наукъ важна повсюду, но особенную имвенть важносны въ нашемъ Ошечеснивъ, колюрое, заключая Европейское образованіе, должно предсшавишь и въ Наукахъ знаніе полное, всестороннее, окончашельное. Для шого, чшобы какая нибуль Наука принялась корнемъ на нашей почвъ и принесла въ последстви Русскій плодъ, необходимо, чтобы почва сія была удобрена историческимъ ея изученіемъ: ибо взбраніе добраго и лучщаго въ Наукъ, о чемъ мы должны пещись для нашего Отпечества, и ивстиное примъненіе оной къ нашимъ народнымъ свойствамъ и потребностямъ возможны пислыко при сравнительномъ изученіи ея развитія у всъхъ предтествовавшихъ намъ народовъ. Исторія Науки только, можетъ служить прочнымъ основаніемъ для ея зданія и ручаться за его неколебимость.

Обозримъ же шеперь пушь, нами пройденный, и разсиошримъ: какіе совъщы и уроки предложишъ намъ Исшорія нашей Науки, для шого, чшобы върнъе направить у насъ пушь ея къ исилинной цъли?

Греція представила намъ сначала всв образцьє Повзін, понтомъ Теорію. Описюда, не ясно ли слъдуешъ, чапо и въ наужв знаніе образцевъ, Исторія Поэзін, должна предшествовать ся Теорін; что настоящая Теорія можетть быть создана только въ слъдствіе историческаго изученія Повзін, которому можеть мы предпослать предчувствіе Теорія въ помъ же родь, какъ мы нашли оное въ поэтическихъ мивахъ Грецін? Какъ было на дъль въ Исторін, такъ должно быть и въ Наукъ.

Въ заключение развиний Поезін Греческой, мы увидъли двъ проінивоположныя Теоріи, изъ конторыхъ Платонова была теоріею идеи, Аристопелева птеоріею формы, и объ соотпрътсивовали двумъ спихіямъ искусства. Мы заключили, что совершенство Науки должно заключанься во взаниномъ примиреніи объихъ птеорій, съ равными опть каждой усплупками. Теорія формы въ древноснік, какъ замвлили мы, господснівовала надъ шеорією иден: это быль мізстіный ея харакшерь, соотівніціпновавшій харакшеру самаго испусства.

Мы видъли шакже, что Теорія Поэзіи вся сосредоточивалась у древнихъ въ теоріи Драмы, какъ рода господствовавшаго надъ другими. Здъсь ясно было намъ сочувствіе между Наукой и развитіемъ самаго искусства.—Въ Исторіи же Науки почертнули мы средство для объясненія искусственнаго типа Эпической Поэмы у древнихъ и новыхъ народовъ.

Римъ, подшвердивъ намъ своимъ примъромъ, что Теорія Повзіи у древнихъ была преимущественно теоріею Драмы, показалъ съ шъмъ виъстть, что во всякомъ поздиъйщемъ заимствованномъ образованія, Теорія бываецть современною полному развищію самаго искусства, и будучи взята у другаго народа, необходимо допускаецть мъстиныя измъненія, согласныя съ направленіемъ щой страны, куда она переносмится.

Міръ новый Европы повшориль шоже явленіе, какое видъли мы въ Греціи, и еще сильнъе подкръпиль шу же исшину, какую извлекли мы изъ поэтшическаго развитія сей страны, а именно: что факты должны и въ наукъ предшествовать теоріи, какъ это было на дълъ. Сильнъе отсюда подкръпилась сія исшина тъмъ, что въ новомъ міръ Еропы была извъстна теорія, наслъдованная отть древнихъ, и не смотря на то, Поэзія новыхъ народовъ, во всъхъ своихъ самородныхъ, оригинальныхъ образцахъ, развилась независимо отть вліянія оной.

Великую ошибку видъли мы пошомъ на всемъ Лашинскомъ Западъ Европът односторонняя теорія древности, теорія формы была примънена къ образцамъ новой Поэзіи, и на основаніи чуждыхъ законовъ произнесенъ неправый судъ Поэзіи Христіянской, откуда произошелъ раздоръ средняго міра съ новымъ, вредный для каждаго народа въ его оригинальномъ развитіи.

Любопышное явленіе представили намъ разныя страны Лашинской Европы, примънявшія начала Аристопеля къ своему искусству. Одна и таже теорія получила у разныхъ народовъ разные виды, согласные съ харакшеромъ художесшвеннаго икъ развитія: такимъ образомъ, одинъ и тотъ же Аристотель являлся Италіянцемъ, Французомъ и Англичаниномъ до птъхъ поръ, покамъсптъ снова не возврапила его Греціи безпристрастная Германія. Въ Ишалін, древняя шеорія Драмы примънена была къ Эпопеъ, соопівътственно мъстному развитію искусства. Во Франціи, начало подражанія перешло въ начало поддълки подъ природу, и еспеспивенность замънена была фальшивостью, откуда произошель и ложный харакшеръ искусства. Франція, всъхъ ревностиве принявшая теорію древнихъ и всъхъ болъе ее исказившая, впослъдсшвін, когда развилась ея Поэзія, создала изъ національныхъ поняшій свою собственную шеорію вкуса, заключивъ его въ знаніи приличій общественныхъ. Изъ всъхъ странъ Латинскаго Запада, Англія, върнъе другихъ, понимала древнее начало подражанія, и симъ она была обязана своему національному Генію, возврашившему искусство къ природъ, Шекспиру. Кромъ того, практическій и наблюдательный характеръ націи далъ теоріи нравоучительное и психологическое направленіе.

Не смотря на то, что вся теорія Лапинскаго Запада основана была на началъ древнемъ, одностюронненъ и пошому ложномъ, мы все шаки можемъ ошъ каждой націи заимспівовать для себя полезное. У Иппаліянцевъ, на примъръ, мы находимъ зародышь той върной мысли, что изящное въ искусствъ должно бышь его самостоятельною цвлію. Мы видъли, что только самобытное развитие искусства въ этомъ художественномъ народъ, могло навести его на шакую правильную, основную мысль Науки. Ошъ Французовъ можемъ мы переняшь ихъ національное умънье вникашь въ ошношенія, кошорыя должны же существовать между Искусствомъ и общественною жизнію, и кошорыя особенно важны въ Драмъ, находящейся въ прямомъ сношеніи съ обществомъ. Никшо шакъ глубоко и шонко не вникалъ въ сіи ошношенія какъ Французы. У Англичанъ можемъ мы найпи много здравыхъ мыслей о связи Искусспва съ природою и почерпнушь въ источникъ ту психологическую часть Эстепики, которую от нихъ заимсшвовали Нъмпы.

Наконецъ, Германія представляетъ намъ начала настоящей новой неоріи Искусства и птымъ опять подтверждаетъ фактъ, въ Греціи нами замъченный и въ новомъ міръ повторенный. Главный характеръ ея теоріи состоитъ въ примиреніи борьбы между двумя враждебными стихіями древняго и новаго міра, борьбы проистедтей отъ недоразумънія Лаппинска-го Запада. Сіе примиряющее начало, предложеннюе намъ Германією, мы должны непремънно усвоить

себъ и положить въ основаніе Науки. Теорія въ Германіи предспавляеть дъйствіе двухъ элементовъ: Философскаго (умозрительнаго) и Критическаго (опытнаго), изъ гармоническаго сліянія коихъ должна родиться полная и совершенная Наука. Вотъ второе положеніе, на которомъ имветъ быть основана форма Науки у насъ въ Отечествъ,—и при нашей современной наклонности къ односторонней умозрительной теоріи Намецкой, не льзя не пожелать того, чтобы эмпирическое изученіе искусства взяло верхъ надъ философскимъ, которое у пасъ равнозначительно поверхностному. Историческое направленіе современной Европы насъ къ тому весьма кстати призываетъ.

Въ Германской шеорін нашли мы еще господство идеальнаго начала надъ реальнымъ въ шомъ спосособъ, какимъ Германцы объясняющъ происхождение искусства какъ исключительное птвореніе духа человъческаго. Здъсь мы видимъ преимущество теоріи идеи надъ теорією формы: явленіе совершенно противоположное тому, какое видъли мы въ древнемъ міръ и соопівынсшвующее харакшеру новаго искусства, шакъ какъ явилось оно изъ слишія начала Хрисшіянскаго съ Германскимъ Теорія Плашона въ Германіи взяла верхъ надъ шеорією Арисшошеля: въ эшонъ случав, ны не должны сладовать Германцамъ, и примиреніе двухъ враждебныхъ неорій, изъ конторыхъ одна господсивовала въ древненъ, другая господсивуенть теперь въ новомъ мірь Европы, моженть бышь задачею Науки въ нашемъ Ошечествъ.

#### ПОЛОЖЕНІЯ.

I. Теорія искусства слъдовала за искусствомъ, а не обращно. (стран. 1—3).

#### A.

теорія поэзін въ древней европъ.

I.

### теорія поэзім въ грепін. (спіран. 4).

II. Теорія Поэзін начинается собственно съ Греціи. Причина сему заключается въ гармоніи фантазіи Греческой съ прочими человъческими способностями.

### 1) Греческіе миоы

HAH

поэтическая прелюдія къ теоріи Поэзіи. (стран. 6).

- III. Въ Греческихъ мивахъ и художественныхъ олицетвореніяхъ заключаются зародыши многихъ мыслей о красотть и Поэзіи.
  - 2) Ученіе Платона о прекрасномь и Повзи, извлеченное изъ его сочиненій. (стран. 20).
- IV. Въ Гиппів большомъ, Плашонъ отвлекъ идею прекраснаго от прекрасныхъ предметовъ и отъ идей съ нею смежныхъ.
- V. Въ Федръ, онъ опредълилъ прекрасное въ са момъ себъ: оно, виъсшъ съ премудрымъ и благимъ,

заключается, по митнію Платона, въ божественномъ. Совершенная красота только въ идет и Богъ: на земль она воспоминаніе.

VI. Дъйсшвіе прекраснаго — любовь и возвышеніе къ божеству: прекрасное само въ себъ нравственно.

**УІІ.** Источникъ Поэзіи — божественное вдохновеніе. Чтобы судить о ней, надобно принять вдохновеніе от Поэта.

VIII. Поэзія, по внъшней формъ изложенія, дълишся на Эпосъ, Лиру и Драму; но внуптреннее различіе родовъ основано на характеръ вдохновенія поэпическаго.

IX. Плашону принадлежишъ мысль о Трагедіи, какъ главномъ родъ Поэзіи, и о Гомеръ, какъ родоначальникъ Трагиковъ.

X. Поэзія въ обществъ должна соотвътствовать его цъли, а не дъйствовать самоцъльно. Эта мысль истекала изъ современнаго состоянія Поэзіи въ Аоинахъ.

3) Ученіе Аристотеля о Поэзіи. (стран. 49).

XI. Аристотель, согласно съ своей системою Философіи, называетъ искусство подражаніемъ, но требуетъ непремънно идеализаціи.

XII. Раздъленіе Поэзін по Аристопелю представляєть полную схему раздъленія Греческой Поэзін, по двумъ сторонамъ жизни: трагической и комической.

XIII. Теорія Поэзіи у Грековъ, представительницею которой является намъ Пінтика Аристотеля, состояла вся преимущественно въ теоріи Драмы, какъ рода, кошорый идеально олицешворяль для нихъ два главныя условія поэшическаго совершенства: единство и полноту, условія, въ коихъ выражается основная мысль всей Піишики Аристошеля.

Прим. 1. Слово мімпос, подражаніе, первоначально опносилось шолько къ Драмі и къ драмашической сшихіи Эпоса. Арисшошель ошъ Драмы перенесъ эшо и на вст роды искусства.

Прим. 2. Теорія Эпопеи совершенно подчинялась теоріи Драмы. Лирическая Поэзія едва ли имъла свою теорію у древнихъ. Она считалась, какъ можно видъть изъ Пінтики Аристотеля, стихією Трагедін и переходнымъ родомъ отъ Эпоса къ Драмъ.

# 4. Параллель между ученіями Платона и Аристотеля. (стран. 78).

XIV. Ученія Плашона и Арисшошеля, не смотря на совершенную взаимную прошивоположность между ними, имъють каждое, свою относительную справедливость, пользу и вредъ. Первое смотрить болье на идею, второе на форму искусства. Полнота и совершенство науки будуть заключаться въпримиреніи Аристошеля съ Платономъ.

#### H

# творія поэвін въ римь. (спіран. 82).

XV. Въкъ теоріи и критики въ Александріи быль полезенъ для образованія Римской Словесности.

XVI. Теорія Горація есть въ существъ своемъ теорія Аристопеля, примъненная къ Римской мъстноств. XVII. Теорія Г. касается преимущественно Драмы и еще болье подтверждаеть мысль, что вся теорія Поэзін у древнихъ ограничивалась теорією Драмы.

XVIII. Условія изящнаго въ шеоріи Г: единство и простота. Послъдняя имъла мъстное отношеніе къ Римской Поэзіи, которая отличается сложностію стихій.

XIX. Ученіе о нравспівенной цъли Поэзіи принадлежить Горацію и объясняєтся изъ практическаго стремленія Римскаго народа.

#### Ш.

### эпизодъ о лонгинь. (спран. 101).

XX. Сочиненіе Лонгина о Высокомъ, опкрывая памъ новую сторону изящнаго въ древней Поэзіи, образуетъ переходъ отъ теоріи древней, основанной на подражаніи природъ, къ теоріи новой, основанной на дъятельности духа.

B.

теорія поэзіи въ новой европъ.

T.

# овщив овозръние. (спіран. 114).

XXI. Исторія теоріи Поэзіи въ новомъ міръ, какъ и самаго искусства, представляєть борьбу двухъ началь: древняго съ новымъ. Воть главный характеръ новаго развитія нашей Науки, изъ котораго про- истекають три главные періода оной: первый представляєть свободное образованіе новой Поэзіи во всъхъ оригинальныхъ образцахъ ея, при существо-

ваніи древней птеоріи, до конца XVI и начала XVII въка; второй—стъснительное вліяніе древней птеоріи и образцевъ дурно понятыхъ, во Франціи и въ Англіи, въ послъдней половинъ XVII-го и въ XVIII стольтіи; третій — освобожденіе отъ сего ига и открытіе началь новой птеоріи въ Германіи, въ конць XVIII и въ началь XIX въка.

#### II.

### творія поэки въ муллім (спран. 125).

XXII. Въ Италіи были предчувствія началь новой теоріи Поэзіи: о цвли изащнаго и Поэзіи въ нихъ самихъ.

XXIII. Общій характеръ теоріи Тасса, какъ и его Поэмы, заключается въ гармоніи теоріи древней съ духомъ новаго искусства; частный въ томъ, что Тассъ примънилъ теорію Аристотеля къ Эпопев, какъ роду господствовавшему въ Италіи.

#### III.

# теорія повзін во этаници. (спіран. 138).

XXIV Раннее явленіе шеорін у Французовъ происшекало изъ ихъ національнаго дидакшическаго направленія.

### 1) Буало. (стран. 139).

XXV. Три главныя черты теоріи Буало объясняются изъ мъстныхъ условій Франціи: 1) Господство здраваго смысла надъ фантазіей изъ умственнаго характера народа; 2) Оттужденіе отъ средняго міра и пристрастіе къ древнить изъ характера новыхъ формъ общественной жизми, обра-

зовавшейся при Людовикъ XIV; 3) Спилистика изъ вліянія придворнаго вкуса на Липературу.

# 2) Баттё. (стран. 154).

XXVI. Теорія Баштё представляєть необходимый результать всеобщаго стремленія Французовь подражать древнимь и есть такое же искаженное понятіе теоріи Аристотеля, какъ самая Поэзія Франціи есть искаженіе Поэзіи древней, въ отнотеніи къ главному пачалу сей теоріи, а именно къ подражанію природъ.

# 3) Мармонтель. (стран. 172).

ХХУП. Національную, собственно Французскую теорію вкуса создалъ Вольтеръ, а выразилъ Мармонпель въ своемъ Опытъ о Вкусъ. Основаніемъ оной служило слъдующее начало, истекшее изъ общественной жизни Франціи: «Чувство прекраснаго въ искусство заключается въ чувство общественнаго приличія и всегда подчинено ему.»

# 4) Лагарпъ. (стран. 181).

XXVIII. Лагариъ примвнилъ національную шеорію вкуса ко всъмъ произведеніямъ Поэзіи Франціи, и на этомъ основаніи отдалъ преимущество своей націи передъ древними: почему и былъ главнымъ предстиавителемъ національной, но вмъстъ и односторонней Критики въ Европъ.

### IΥ,

творія поэзів въ англів. (спіран. 200).

XXIX. Шекспиръ наводилъ Англичанъ на върнъйшія поняшія объ ошношеній искусства къ природъ. Критика въ Анг. iiи брала верхъ надъ Теорією, которая подверглась подъ конецъ излишнему Французскому вліянію, въ Блеръ. Нравоучительное направленіе Критики проистекало изъ характера націи.

r

# теорія поэзім въ германім (спіран. 219).

ХХХ. Германія есть истинная создательница теоріи искусства въ новой Европъ.

ХХХІ. Два элемента дъйствовали въ развити науки искусства въ Германіи: 1) Философскій, умозрительный, и 2) Критическій, опытный. Потому Исторію науки искусства въ сей странъ объемлють три части: 1) Отношеніе Философіи къ Теоріи, 2) Исторія Критики и 3) собственно Исторія Теоріи.

1) Отношеніе между Философією и Теорією искусства въ Германіи. (стран. 221).

ХХХИ. По мърв шого, какъ самое искусство и эмпирическое изучение его фактовъ распространялись въ Германіи, Философы вносили изслъдованія объ началахъ онаго въ область своихъ умозръній. Вольфъ, Кантъ, Шеллингъ представляютъ постепенность сихъ покушеній. Шеллингъ наконетъ, даетъ мъсто наукъ искусства въ области Философіи и основываетъ начала новой Теоріи, соотвътственно характеру новаго Христіянскаго искусства и развитію его въ Германіи.

2) Исторія Критики и Поэзіи въ Германіи. (стран. 234).

XXXIII. Кришики Германскіе эмпирически изучали искусство въ явленіяхъ, готовили матеріялы для теоріи, но сами не посягали на созданіе оной и находились во враждебномъ опиношеніи съ умозришельнымъ ученіемъ Философовъ.

XXXIV. Лессингъ (стран. 238) соединилъ всъ разнородныя направленія Липературы Германской подъ начало національное, которое выразилось въ крипическомъ стремленіи; первый началъ примиреніе міра древняго съ новымъ; первый приступилъ къ разръщенію главной задачи въ частной Теоріи искусства, указавъ на разграниченіе родовъ и видовъ онаго въ своемъ Лаокоонъ; положилъ конецъ господству Французскаго вкуса и теоріи въ своей Драмастургіи и въ настоящемъ свъть поставилъ Аристотелеву Теорію Драмы.

ХХХV. Гердеръ (стран. 266) совершилъ окончательное примиреніе древняго міра съ новымъ, которое начато было Лессингомъ; универсальный эклектизмъ, съ самаго начала характеризовавшій Литературу Германіи, достигъ въ гуманизмъ Гердера высшаго критическаго сознанія; Гердеръ представляетъ равновъсіе стихіи критической и творческой.

XXXVI. Шиллеръ (стран. 276) и Гёте (стран. 285), представители Поэзіи Германской, суть вибств и представители двухъ элементовъ, дъйствовавшихъ въ нашей наукъ: Шиллеръ, какъ воспитанникъ школы философской, умозрительной; Гёте, какъ воспитанникъ школы критической, опытной.

XXXVII. Фридрих и Августъ Шлегели (стран. 292) дали Германской Криппикъ стройное историческое направленіе.

# 3) Исторія теоріи въ Германіи (стран. 306).

XXXVIII. Германія, указавъ на истинное начало Теоріи и приготовивъ много для нея матеріяловъ, не имъетъ еще однако теоріи совершенной, которая представила бы равновъсіе элемента философскаго и критическаго, составляющее главное условіе сего совершенства.

ХХХІХ. Три разряда теорій сльдовали другь за другомъ въ Германіи: 1) теорія техническая, 2) психологическая, 3) метафизическая, изъ коихъ вторая была порождена частію вліяніемъ Англичанъ, частію ученіями Вольфа и Канта; послъдняя же ведетъ свое начало отъ ученія Шеллинга. Недостатки метафизической теоріи, у насъ господствующей, заключаются въ стремленіи уничтожить самобытное начало науки и привести всъ роды и виды искусства къ философскому единству.

ХІ. Бутервекь (стран. 324) есть представитель теоретика психолога; Асть (стран. 338) и Бахмань (стран. 345) — представители теоріи метафизической; Жань Поль Рихтерь (стран. 354), первый, начинаеть критико-философское направленіе, выразивитеся въ формъ поэтической.

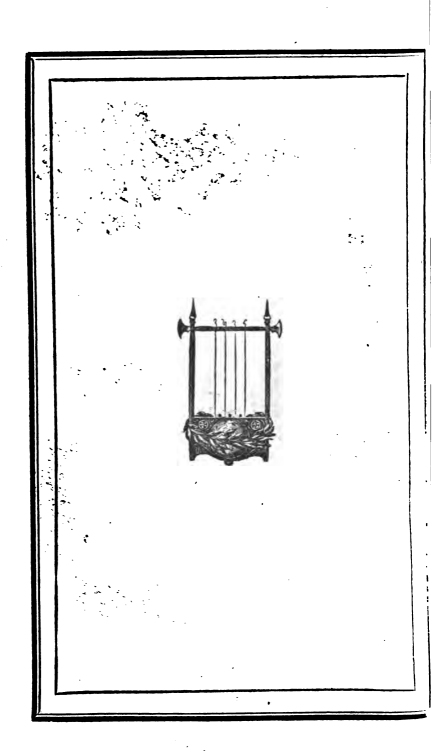
### ваключение (спіран. 366).

XII. Исторія Науки, мною изложенная, имъетъ цълію служить основаніемъ и руководствомъ для начершанія Теорім Поэзін въ нашемъ Отечествъ.

#### HOPPEMBOCTE.

Напечатано: Читайте:
стран. 69. строк. 16.
прекраснаго красопы
стран. 80. строк. 11.
на генія на геній
стран. 259. єв примик.
строк. 3.
какъ сочиненія, сочиненія,
плакъ н люди. какъ н люди.

О неправленін прочнях пограшноствей прощу благосклонных читателей. Мастоименіе указапельное: этоть, эта, это, въ сладующихъ падежахъ: этомь, это, этомь, этомь, а раппися писать черезъ п.: нбо думаю, что оно должно сладовать тормы мастоименія: тоть. Потому пропу считать погращноствями вса та маста, гда правило, мною принятое, не соблюдено, особливо въ первой половина книги, гда я сладоваль прежнему ороографическому преданію.



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

JAN 7 1974 ILL
13 7 5005

SEP 10 9 2001

BOOK DUE

ANCELLED